

كيران آدم سرانگ

# مسلمانول كاسياسي عرفيج وزوال

مصنفه: کیرن آ رمسٹرانگ مترجم: محداحسن بٹ



24- مزنگ روڈ 🔾 لا بور 🔾 فون:7322892-42-7322892

E-mail:nigarshat@yahoo.com nigarshat@wol.net.pk

## جمله حقوق تجق ناشر محفوظ ہیں

نام کتاب: مسلمانوں کا سیاسی عروج وزوال

مصنفه: کیرن آرمسٹرانگ مترجم: محمداحسن بٹ

ر ا ناشر: آصف جاوید

برائے نگارشات پہلشرز 24- مزیک روڈ کل ہور

المطبعة العربية لامور

سال اشاعت: ' 2003ء

قیمت: -/160روپے

#### 9 • واقعات كا تاريخ وارتذكره 13 شروعات 37 • رسول الله ﷺ (632ء - 570ء) 39 خلفائے راشدین (661ء-632ء) 55 • يهلا فتنه 63 ارتقا 67 • اموی اور دوسرا فتنه 69 • نه بی تر یک 74 امويوں كا آخرى زمانہ (750ء ـ 705ء) 79 عباس: خلافتِ عظمیٰ کا دور (935ء۔750ء) 82 • باطنی تحریکیں 93 105 • ایک نیاظام (1258ء۔935ء) 107 • صليبي جنگين 116 • توسيع 118 ● منگول (1500ء-1220ء)

120

| 133 | فاتح اسلام                     | حِصّهٔ چهارم: |
|-----|--------------------------------|---------------|
| 135 | ● شابانهاسلام (1700ء-1500ء)    |               |
| 138 | • صفوى سلطنت                   |               |
| 144 | • مغل سلطنت                    |               |
| 149 | • عثانی سلطنت                  |               |
| 157 | الم زده اسلام                  | حِصّةً پنجم:  |
| 159 | ● مغرب کی آید (2000ء۔1750ء)    |               |
| 173 | ● ایک جدیدمسلمان ریاست کیا ہے؟ |               |
| 180 | • بنیاد پرتی                   |               |
| 191 | • مسلمان اقليت ميں             |               |
| 194 | ● آئنده کارات                  |               |
| 202 | • اسلامی تاریخ کی کلیدی شخصیات |               |
| 221 | ● حواثی                        |               |

ተ ተ

## مصنفه كالتعارف

کرن آرمسرانگ (Karen Armstrong) سات برس تک ایک رومن کیتھولک نن رہیں۔ اس حوالے سے انہوں نے اپنے تجربے کو "تک دروازے میں سے" (Through The Narrow Gate)" تنگ دروازے میں سے" (Through The Narrow Gate) تنگ دروازے میں سے عالی جونے والی اپنی مقبول ومعروف آپ بیتی میں تفصیل سے بیان کیا ہے۔ انہوں نے "خدا کی تاریخ" (A History of God) کیا ہے۔ انہوں نے گاب کھی جے عالمی سطح پر شہرت و پذیرائی حاصل ہوئی۔ (اس کتاب کے تراجم ونیا کی تیرہ پر شہرت و بذیرائی حاصل ہو تھے ہیں۔) ہم اس کے علاوہ انہوں نے بیادہ زبانوں میں ہو چکے ہیں۔) ہم اس کے علاوہ انہوں نے کیا جنگ (History Of Jerusalem) اور "خدا کے لیے جنگ کا تاریخ" (The Battle For God) کے عنوان سے دو مزید کتاب کھی ہے۔ وہ لندن کے لیوبیک کالج برائے مطالعہ کیا میں میڈیا ایوارڈ سے نوازا۔

کیرن آرمٹرانگ کی اس عالمی شہرت یافتہ کتاب'' خدا کی تاریخ'' کواردو میں ترجمہ کروا کرشائع کرنے کااعزاز'' نگارشات'' کو حاصل ہے۔ (مترجم)

## اسلام كالمستقبل

''نگارشات''اپ قیام کے وقت ہی ہے تاریخ کے موضوع پر نادر و نایاب کتابیں اہل علم کے ذوقِ آگہی کی غالمانہ تصنیف اہل علم کے ذوقِ آگہی کی غذر کرتا آیا ہے۔ زیرنظر کتاب کیرن آرمسٹرانگ کی عالمانہ تصنیف ''اسلام: اے شارٹ ہسٹری'' (Islam: A Short History) کا ترجمہ ہے۔ چونکہ فاضل مصنفہ نے اسلامی تاریخ کا مطالعہ سیای زاویے سے کیا ہے لہذا ہم نے یہی مناسب سمجھا کہ اردوتر جے کاعنوان''مسلمانوں کا سیای عروج وزوال''رکھا جائے۔

یہ کتاب اسلامی تاریخ کے جس موڑ پر اختیام پذیر ہوتی ہے وقت اس سے بہت آگے نکل چکا ہے اور انتہائی دوررس تبدیلیاں رونما ہو چکی ہیں۔ نہ صرف انغانستان میں طالبان حکومت ختم کردی گئی بلکہ ایک عبوری حکومت بھی قائم ہو چکی ہے جو اِس حرماں نصیب ملک میں جمہوریت کی راہیں ہموار کرے گی۔

پاکستان میں بھی اکوبر 1999ء میں فوجی حکومت آئی ادر اکوبر 2002ء میں عام انتخابات کے بعد جمہوریت لوٹ آئی۔ ادھرتر کی میں بھی اسلام پندوں نے اقتدار حاصل کرلیا۔مشرق وسطی میں بھی اہم پیش رفتیں ہوئیں ادر ہورہی ہیں' دیکھئے' پردہ غیب سے کیا ظہور یذیر ہوتا ہے!

زیرنظر کتاب کا موضوع اسلام کی سیاسی تاریخ ہے اور اس میں مصنفہ نے ماضی کے واقعات و حالات کا تذکرہ کیا ہے تاہم اس وقت دنیا کے علمی حلقوں کے ساتھ ساتھ عام مسلمانوں میں بھی اسلام کے منتقبل کے حوالے سے سوالات زیر بحث ہیں۔

ان سوالات کے بے شار جواب دیے گئے ہیں مگر سب غیر اَطمینان بخش ہیں اور مزید سوج کے ہیں مگر سب غیر اَطمینان بخش ہیں اور مزید سوالات کوجنم دیتے ہیں۔ ہر خض سوج رہا ہے کہ اسلام کا مستقبل ''جمہوریت' ہے' اکیسویں صدی کی جمہوریت۔ رواں صدی کے اسلام کا مستقبل ''جمہوریت' ہے' اکیسویں صدی کی جمہوریت۔ رواں صدی کے

**€9**}

## يبش لفظ

سسی نہ ہی روایت کی خارجی تاریخ اکثر و بیشتر عقیدے کی تخلیق کے مقصد سے الگ دکھائی دیتی ہے۔ روحانی جتجو تو ایک داخلی سفر ہوتی ہے یہ سیاس کی بجائے نفسیاتی ڈراما ہوتا ہے۔ اس میں حاضرہ واقعات سے تصادم کے بغیر طریقہ عبادت عقیدے مراقباتی ضا بطے اور دل کی ایک سیاحت کا غلبہ ہوتا ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ ندا ہب روح کے باہر بھی ایک زندگی کے حامل ہوتے ہیں۔ان کے رہنماؤں کو دنیا کے حالات ومغاملات میں شامل ہونا پڑتا ہے اور وہ ایسا کرتے ہوئے اکثر و بیشتر لطف اندوز بھی ہوتے ہیں۔ وہ دیگر عقیدوں کے ارکان سے لڑتے ہیں جوالیا دکھائی دیتا ہے کہ مطلق سچ پران کی اجارہ داری کے دعوے کوچیلنے کررہے ہوں۔ وہ اپنے ہم مذہبول کو بھی اس لیے سز اکیں دیتے ہیں کہ وہ کسی روایت کی تعبیر مختلف انداز میں کرتے ہیں یا بدعتی عقائد کے حامل ہوتے ہیں۔ اکثر و بیشتر پروہت' ربیٰ امام اور شامان بھی سیاستدانوں کی طرح دنیا دارانہ عزائم کے حامل ہوتے ہیں تا ہم عمومی طور پر ان سب چیز وں کو مقدس آ درش کی تو ہین تصور کیا جاتا ہے۔ بیرقوت واقتدار كى كشكش فدب كاحقیقى مطمع نظر نہیں ہوتی بلك يا گل كردينے والے جوم سے دور نه دكھائى دینے والی عاموش اور خواہ مخواہ سر پرسوار نہ ہونے والی روح کی زندگی سے ایک بیت انحراف ہوتی ہے۔ درحقیقت بہت سے عقیدوں میں درویش اور صوفیا اینے آپ کو دنیا ہے کنارہ کش كرليت بين اس كى وجه بيه موتى ہے كه تاريخ كے شورشراب اور جهد و كاوش كو سچى ند بىي زندگى سے غیرہم آ ہنگ تصور کیا جاتا ہے۔

ہندو روایت میں تاریخ کو جلد فنا ہوجانے والیٰ غیراہم اور غیر حقیق تصور کرتے ہوئے رد کردیا گیا ہے۔ قدیم یونان کے فلفی ان ابدی قوانین پر غور وفکر کرتے تھے جو کہ تغیر پذیر خارجی حالات کی سنجیدہ مفکر کنے میں جبکہ خود یہ تغیر پذیر خارجی حالات کسی سنجیدہ مفکر کے لیے حقیقی دلچیں کے حال نہیں ہو سکتے تھے۔ حضرت عیساتی اکثر و بیشتر اپنی حکایات میں اپنے بیروکاروں پر یہ واضح کرنے کے لیے غیر معمولی انداز اپنا لیتے تھے کہ ان کی سلطنت یہ دنیانہیں ہیروکاروں پر یہ واضح کرنے کے لیے غیر معمولی انداز اپنا لیتے تھے کہ ان کی سلطنت یہ دنیانہیں

**€10**}

ہے بلکہ اسے تو صرف ماننے والے کے داخل ہی میں پایا جاسکتا ہے۔ یہ سلطنت کسی زبردست سیاسی با ہے گا جے سے حاصل نہیں ہوگی بلکہ دائی کے اگتے ہوئے نئے کی طرح خاموثی سے اور غیر محسوس انداز میں ارتقا پائے گی۔ جدید مغرب میں ہم ند ہب کو سیاست سے الگ رکھنے کا اصول اختیار کر چکتے ہیں۔ اس سیکولر بن کی اساس روثن خیالی کے دور کے فلسفوں پر ہے۔ اس کا مقصد ند ہب کو سیاسی معاملات کی بدعنوانیوں سے نجات دایا نا اور اس کے زیادہ سچائی کے ساتھ اپنا ہونے کی راہ کشادہ کرنا تھا۔

لیکن خواہ مذہبی لوگوں کی تمنا کیں روحانی ہی ہوتی ہوں انہیں خدایا مقد سہتی کو اس دنیا میں ہی ڈھونڈ نا ہوتا ہے۔ وہ محسوس کرتے ہیں کہ معاشرے پراپنے آ درشوں کا اطلاق ان کا فرض ہے۔ یہاں تک کہ اگر وہ اپنے آ پ کو گوشنشیں کرلیں تب بھی وہ اپنے زمانے ہی کے مرد اور خوا تین ہوتے ہیں اور خانقاہ کے باہر رونما ہونے والے واقعات و حالات ہم متاثر ہوتے ہیں تاہم انہیں اس کا کممل ادراک نہیں ہوتا۔ جنگیں طاعون قط معاشی بدحالی اوران کی قوم کی داخلی سیاست ان کی گوشہ نشیں ہتی پراثر انداز ہوتی ہیں اور ان کی مذہبی بصیرت کو متند ہوتے ہیں۔ درحقیقت تاریخی المیے ہی اکثر لوگوں کو روحانی جدو جہد کے لیے تحریک دیتے ہیں بناوی بی بروح واقعات کے ایک تسلسل میں کوئی حتی معنویت ڈھونڈ یں۔ بنانے یتا ہرائی اور بے روح واقعات کے ایک تسلسل میں کوئی حتی معنویت ڈھونڈ یں۔ جنانچہ تاریخ اور مذہب لازم وطزوم ہوتے ہیں۔ جبیا کہ بدھ نے کہا تھا کہ ہمارا بیاحساس کہ جتی خام ہے ہمیں ایک ایسے متبادل کی تلاش پر مجبور کرتا ہے جو کہ ہمیں مایوی و ناامیدی میں مبتل ہونے ہے محنوظ و مامون رکھے۔

شاید ندہبی زندگی کا مرکزی استبعاد (پیراؤوکس) سے ہے کہ بیہ سی کی اس جہت لینی ماورائی کا ورائی ہے جو ہماری دنیاوی زندگیوں سے برتر ہوتی ہے گر انسان اس ماورائی حقیقت کا تجربیسرف ارضی طبعی مظہر میں ہی کر سکتے ہیں۔لوگ الوہی ہستی کو چٹانوں پہاڑوں معبدوں کی عمارتوں قانونی ضابطوں تحریری متنوں یا دوسرے مردوں اورعورتوں میں محسوس کر چکے ہیں۔ہم ماورائیت کا تجربہ بھی براہ راست نہیں کرتے یعنی ہماری مسرت ہمیشہ ''ارضی'' ہوتی ہے اور یباں نیجے ہی کسی شے یا کی شخص سے وابستہ ہوتی ہے۔ ندہبی لوگوں کو نا قابلِ استبراسطے کے نیجے دی کھنے کی تربیت دی جاتی ہے تا کہ وہ اس میں مقدی ہستی کو ڈھونڈیں۔ انہیں استبراسطے کے نیجے دی کھنے کی تربیت دی جاتی ہے تا کہ وہ اس میں مقدی ہستی کو ڈھونڈیں۔ انہیں

اپنے تخلیق تخیلات کو استعال کرنا پڑتا ہے۔ ژال پال سار ترخیل کی تعریف بیان کرتے ہوئے کہتا ہے کہ بیاس شے کے بارے میں غور وفکر کرنے کی اہلیت ہوتی ہے جو حاضر و موجود نہیں ہوتی ۔ انسان اس لیے نہ ہی ہوتے ہیں کیونکہ وہ تخیل رکھتے ہیں۔ ان کو تخلیق ہی اس انداز سے کیا گیا ہے کہ وہ پوشیدہ معانی کی تلاش اور ایک ایس مسرت کے حصول پر مجبور ہیں جو انہیں احساس دلائے کہ وہ کا ملاز ندہ ہیں۔ ہر روایت اپنے وفا داروں کی حوصلہ افز ائی کرتی ہے کہ وہ کی علامت ہوتی ہے اور انہیں اس عمامت ہوتی ہے اور انہیں اس عمامت کے اندر الوہی ہستی کو دیکھنے کا درس دیتی ہے۔

اسلام میں مسلمانوں نے اللہ کو تاریخ میں دیکھ ہے۔ ان کی مقدس کتاب قرآن نے انہیں ایک تاریخی مقصد (مشن) سونیا ہے۔ ان کا بنیادی فرض ہے ہے کہ وہ ایسی عادلانہ برادری تخلیق کریں جس کے تمام افراد حتی کہ انتہائی کم زور اور بے بس لوگوں سے بھی مطلق احترام واکرام کے ساتھ برتاؤ کیا جائے۔ ایک ایسے معاشر ہے کو قائم کرنے اور اس میں جینے کا تجربہ انہیں الوبی ہستی ہے آشنا کروائے گا کیونکہ وہ اللہ کی رضا کے مطابق زندگی بسر کررہ ہوں گے۔ ایک مسلمان کو تاریخ کے ساتھ قول نبھانا پڑتا تھا اور اس کا مطلب تھا کہ ریاست کے معاملات روحانیت ہے الگنہیں تھے بلکہ بذات خود ند ہب کا حصہ تھے۔ مسلمان برادری کی سیاسی بہود ایک سب سے زیادہ اہمیت کا حامل معاملہ تھا۔ کسی بھی نمہی مثالیے (آئیڈیل) کی سیاسی بہود ایک سب سے زیادہ اہمیت کا حامل معاملہ تھا۔ کسی بھی نامکن حد تک مشکل تھا تاہم کی بند تاریخ کے بعد مسلمانوں کو اٹھنا اور دوبارہ آغاز کرنا ہوتا تھا۔

مسلمانوں نے ہرکسی کی طرح اپنی رسومات نصوف فلفہ عقیدے قوانین اور ، مرارات بنائے۔ تاہم بیہ سب کی سب مذہبی مہمات اسلامی معاشرے کے سامی حالات حاضرہ پرمسلسل مضطربانہ غوروفکر سے بلاواسط ابھری ہیں۔اگر ریاسی ادارے قرآنی مثالئے پر پورانہیں ازے اگر ان کے سامی رہنما ہے رحم یا استحصال کرنے والے تھے یا اگر ان کی برادری کوکسی بظاہر غیر مذہبی وشن نے زیر کرلیا تھا تو کوئی بھی مسلمان محسوس کرسکتا تھا کہ اس کا زندگی کے حتی مقصد اور قدر پر ایمان خطرے میں ہے۔اسلامی تاریخ کوواپس راستے پر لانے زندگی کے حتی مقصد اور زندگی معنویت

**∮12**∳

ے عاری ہوگئ ہوتی۔ چنانچہ سیاست 'جے عیسائی عشائے ربانی کہا کرتے تھے ایک ایسا میدانِ عمل تھی جس میں مسلمان اللہ کی معرفت حاصل کرتے تھے اور جو الوہی ہتی کو دنیا میں عمل کرنے کے قابل بناتی تھی۔ نیتجاً مسلمان برادری کے تاریخی ربخ و آلام اور آزمائشوں مسسیای قتل 'خانہ جنگیوں ' پورشوں اور حکمران خانوادوں کے عروج و زوال .....کو داخلی نم ہی جبجو ہے الگ نہیں کیا گیا تھا بلکہ وہ اسلامی بصیرت کا جوہر تھے۔ پوشیدہ الوہی مغز (Kernel) کو دریافت کرنے کے لیے خلیاتی تخیل کو استعمال کرتے ہوئے ایک عیسائی کی دیوار پربی ہوئی شمیہ پرمراقبہ کیا کرتا تھا جبدایک مسلمان اپنے زمانے کے موجودہ واقعات اور ماضی کی تاریخ شمیہ پر قوجہ مرکوز کرتا تھا۔ چنانچہ مسلمانوں کی خارجی تاریخ کا بیان محض ثانوی دلچیس کا حامل نہیں ہوسکتا کیونکہ تاریخ کو تقدس دینا اسلام کا ایک بنیادی وصف رہا ہے۔



## واقعات كاتاريخ وارتذكره

- 610ء: حضرت محمد ﷺ پر مکہ میں قرآن کی پہلی وحی نازل ہوتی ہے اور اس کے دو برس بعد آپﷺ تبلیغ کا آغاز فرماتے ہیں۔
- 616ء: حفرت محر الله کے بیروکاروں اور مکہ کے سرداروں (Establishment) کے درمیان تعلقات شکست و ریخت سے دوچار ہوجاتے ہیں اورظلم وستم کا سلسلہ حاری ہوجاتا ہے۔
- 620ء: یٹرب (جے بعد میں مدینہ کہا جانے لگا) کے عربوں نے حضرت محمدﷺ سے رابطہ کیا اور انہیں اپنی برادری (کمیونی) کی رہنمائی کرنے کی دعوت دی۔
- 622ء: کوئی ستر کے لگ بھگ مسلمان خاندانوں کے ہمراہ رسول کریم ﷺ مکہ سے مدینہ ہجرت کرجاتے ہیں اور مکہ کے سرداران سے انقام لینے کا عبد کرتے ہیں۔ ہجرت سے من ہجری (MUSLIM ERA) کا آغاز ہوتا ہے۔
- 624ء مسلمان جنگ بدر میں مکہ والوں کو ایک عبر تناک شکست سے دو چار کر دیتے ہیں۔
- 625ء: مسلمانوں کو مدینہ کے باہراحد کی جنگ میں مکہ والوں کی فوج کے ہاتھوں شکست ہوجاتی ہے۔
- یہودی قبیلوں بنوقینقتی اور بنونضیر کو مکہ والوں کے ساتھ ساز باز کرنے پر مدینہ سے نکال دیا جاتا ہے۔
  - 627ء: مسلمان جنگ خندق میں مکہ والوں کی فوج کو شکست ِ فاش دیتے ہیں۔
- 628 : حضرت محمد ﷺ کی طرف ہے امن کے لیے جرأت مندانہ پہل کے نتیج میں مکہ اور مدینہ کے مابین معاہدۂ حدید علم میں آتا ہے ۔اب انہیں عرب کے سب سے زیادہ طاقتور انسان کی حثیت سے دیکھا جانے لگتا ہے اور بہت سے عرب قبائل آپ کی اطاعت قبول کر لیتے ہیں۔
- 630ء: كمه والےمعاہدهٔ حدیبیکوتو ژ دیتے ہیں ۔حضرت محمیظی مسلمانوں اور اتحادی قبائل

#### **∉**14∳

کے ایک بڑے لٹکر کے ساتھ مکہ کی طرف پیش قدمی کرتے ہیں۔ مکہ اپنی شکست سلیم کر لیتا ہے اور حضرت محمد ﷺ کے لیے رضا کارانہ طور پر اسلام قبول کھول دیے جاتے ہیں' جو بغیر خون بہائے اور بغیر کسی کو جبری طور پر اسلام قبول کروائے شہر کو حاصل کر لیتے ہیں۔

632ء: رسول كريم حضرت محمد ﷺ وصال فر ما جاتے ہيں۔

حضرت ابوبکڑ کوآ پ کا خلیفہ منتخب کیا جاتا ہے۔

4-632ء: حضرت ابوبكر "كي خلافت كونه مانے والے أور مرتد قبيلوں كے خلاف جنگيں-

حضرت ابوبکر ً بغاوت پر قابو پانے اور عرب کے سارے قبیلوں کو متحد کرنے میں کامیا بی حاصل کر لیتے ہیں۔

634-44ء: حفرت عمرا بن الخطاب كي خلافت \_

مىلمان افواج عراق شام اورمصر پرحمله كرتى ہيں۔

638ء: مسلمان بروشلم کو فتح کر لیتے ہیں ،جو اسلامی دنیا میں مکہ اور مدینہ کے بعد تیسرا

مقدس ترین شہر بن جاتا ہے۔

641ء: مسلمان شام' فلسطین اور مصر کو فتح کر لیتے ہیں۔ وہ سلطنت فارس کو شکست دے چکے ہیں اور جب افرادی قوت میسر ہوگی تو وہ اس کے تمام علاقوں کو بھی زیرنگیں کرلیں گے۔ کرلیں گے۔

مسلمان فوجیوں کے رہنے کے لیے کوفہ بھرہ اور فسطاط کے فوجی قصبے تقمیر کیے

جاتے ہیں۔مسلمان فوجی مفتوحہ آبادی ہے الگ رہتے ہیں۔

644ء: حفزت عُرُّ کو فارس کا ایک جنگی قیدی شہید کردیتا ہے۔ حضرت عثان ابن عفانؓ کو تیسرا خلیفہ منتخب کیا جاتا ہے۔

644-50ء: مسلمان قبرص اور شالی افریقه میں تریبولی کو فتح کر لیتے ہیں اور ایران افغانستان اور سندھ میں اسلامی حکومت قائم کرتے ہیں۔

656ء: كيجه لوگ حضرت عثمان كوشهيد كردية بين -حضرت على كوخليفه منتخب كيا جاتا

ہے۔ 66-656ء: پہلا فتنہ۔خانہ جنگی حیمر جاتی ہے۔

656ء: جنگ جمل \_ رسول كريم ﷺ كى زوجه محترمه ام المومنين حضرت عائشه " وضرت

**€15**}

طلحہ اور حضرت زبیر مضرت عثان کی شہادت کا بدلہ نہ لینے پر حضرت علی کے خلاف ایک لشکر کی قیادت کرتے ہیں۔ حضرت علی کے ساتھی انہیں شکست دے دیتے ہیں۔ دیتے ہیں۔

شام میں حفزت عثمان کے رشتہ دار حضرت معاویہ ابن الی سفیان ٹرز بِ اختلاف کی قیادت کرتے ہیں۔

657ء: دونوں فریقوں کے مامین صفین میں ٹالٹی کی کوشش کی جاتی ہے۔ جب فیصلہ حضرت علی ؓ کے خلاف ہوتا ہے تو حضرت معاویہ ؓ انہیں معزول قرار دیتے ہیں اور ریشتام میں اپنے خلیفہ ہونے کا اعلان کردیتے ہیں۔

خارجی حضرت علیؓ کا ساتھ جھوڑ دیتے ہیں۔

661ء: حضرت علیؓ کوایک خارجی انتہاپیندشہید کر دیتا ہے۔

حفزت علیؓ کے حامی ان کے بیٹے حفزت حسنؓ کے خلیفہ ہونے کا دعویٰ کرتے ہیں تاہم حفزت حسنؓ کا حفزت معاویہؓ کے ساتھ معاہدہ ہوجاتا ہے اور وہ مدینہ واپس چلے جاتے ہیں۔

80-661ء: حضرت معاویہ ٌ اوّل کی خلافت۔ وہ اموی عہدِ حکومت کی بنیاد رکھتے ہیں اور اپنا دارالحکومت مدینہ سے دمش منتقل کر لیتے ہیں۔

669ء: مدینه میں حضرت حسن ابن علی وفات یا جاتے ہیں۔

680ء: یزید اوّل پنے والد حضرت معاویہ ؓ کی وفات کے بعد دوسرا اموی خلیفہ بن جاتا ہے۔

92-680ء: دوسرا فتنه۔ایک اور خانہ جنگی پھوٹ پڑتی ہے۔

680ء: کوفہ کے مسلمان جواپے آپ کوشیعہ کمل کہتے ہیں حضرت علی ابن طالب کے دوسرے بیٹے حضرت حسین گے خلیفہ ہونے کا دعویٰ کرتے ہیں۔ حضرت حسین گا کے خلیفہ ہونے کا دعویٰ کرتے ہیں۔ حضرت حسین گا کہ چھوٹی می جماعت کے ساتھ کوفہ روانہ ہوتے ہیں اور یزید کے فوجی انہیں کر بلا کے میدن میں شہد کردھے ہیں۔

حضرت عبداللّٰدا بن الزبير ٌ عرب ميں يزيد كے خلاف بغاوت كرديتے ہيں \_

683ء: يزيداول وفات پاڄا تا ہے۔

اس کا بیٹا معاویہ ٹانی طفلی ہی میں فوت ہوجا تا ہے۔

مرِوان اول کی جانشین 'جو خلافت کا اموی وعوبیدار ہوتا ہے اور شامی اس کی حمایت کرتے ہیں۔

684ء: خارجی باغی وسطی عرب میں امویوں کی مخالفت میں ایک آزاد ریاست قائم کرتے ہیں۔

عراق اورایران میں خارجی بغاوت کردیتے ہیں۔ کوفہ میں شیعہ تقویت یا لیتے ہیں۔

705ء۔ 685ء: عبدالملک کی خلافت 'جواموی حکمرانی کو بحال کرنے میں کامیابی حاصل کرلیتا

-4

و69ء: اموی افواج خوارج اور شیعه باغیوں کوشکست دیتی ہیں۔ پروشلم میں گنبد صدخری مکمل ہوجا تا ہے۔

692ء: الموي افواج ابن الزبير" كوشكت ديتي بين اورانبيل قل كرديا جاتا ہے۔

فتنہ جنگوں کے نتیج کے طور پر بھرہ 'مدینہ اور کوفہ میں ایک نہ ہمی تح یک ہیدا ہوتی ہے۔ بہت سے مکاتب فکر سرکاری اور نجی زندگی میں قرآن کے بھر پوراطلاق کے لیے مہم چلاتے ہیں۔
لیے مہم چلاتے ہیں۔

705-15ء: الوليد كي خلافت \_

مسلمان افواج شالی افریقه میں فتوحات کا سلسله جاری رکھتی ہیں اور پین میں سلطنت قائم کرتی ہیں۔

20-717ء: عمر ٹانی کی خلافت۔ پہلے خلیفہ جو تبدیلی ند ہب کر کے اسلام قبول کرنے کی حوصلہ افزائی کرتے ہیں۔ وہ ند ہبی تحریک کے پچھ مثالیوں (آئیڈیلز) کے اطلاق کی کوشش بھی کرتے ہیں۔

24-720ء: یزید ثانی' ایک عیاش و بدچلن حکمران کی خلافت۔اموی حکومت کے حوالے سے شیعہ اورخوارج کا عدم اطمینان وسیج پہانے برخمودار ہوتا ہے۔

724-43ء: ہشام اوّل ایک برخلوص مگر زیادہ آ مرحکمران کی خلافت 'جُوزیادہ نیک مسلمانوں کو بھی دشمن بنالیتا ہے۔

728ء: حدیث کے عالم' ذہبی صلح اور صوفی حسن البصری کی کی وفات۔

732ء : یوائٹیر ز کی جنگ۔ چارلس مارٹل سپین کےمسلمانوں کی ایک جھوٹی حملہ آور جماعت

#### **€17**}

کوشکست دیتا ہے۔

امام ابوحنیفه فقه کے مطالعے کی بنیادر کھتے ہیں۔

محمداً بن اسحاق رسول كريم حضرت محمد عليه كي يبلي بعر يورسوانح حيات لكهة بين \_

743-4: عباسی شیعوں کے جھنڈے تلے لڑتے ہوئے ایران میں امویوں کے خلاف بغاوت کر لیتے ہیں۔

743ء: وليد ثاني كي خلافت\_

9-744ء: مروان ٹانی خلافت حاصل کر لیتا ہے اور باغیوں کے خلاف اموی بالا دئی کو بحال کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ اس کی شامی افواج چند شیعی بغاوتوں کو دبا دیتی ہیں لیکن:

749ء: عبای کوفیکوفتح کر لیتے ہیں اور امویوں کو اقتدار سے بے دخل کر دیتے ہیں۔

750-54ء: پہلا عباسی خلیفہ ابوالعباس السفاح اموی خاندان کے سارے افراد کوقل کروا دیتا ہے۔ بیمطلق بادشاہت کا ایک نشان ہے جواسلام میں نیا ہوتا ہے۔

755-75ء: الوجعفرالمنصور كي خلافت \_ وه متازشيعوں كوتل كروا ديتا ہے \_

756ء: سپین میں اموی پناہ گزینوں میں سے ایک اموی ایک آزاد سلطنت قائم کرتے ہوئے عباسی خلافت سے نکل جاتا ہے۔

762ء: بغداد کی تغییر جو نیاعباسی دارالخلافہ بن جاتا ہے۔

765ء: شیعوں کے چھٹے امام جعفر الصادق "کی وفات 'جواپنے بیروکاروں کو تلقین کرتے ہیں کہوہ اصولوں کی بنیاد پرسیاست سے کنارہ کش ہو جا کیں۔

769ء: اسلامی قانون کے عظیم مکاتب میں سے پہلے متب کے بانی امام ابو صنیفہ ًوفات یا جاتے ہیں۔

85-775ء: المهدى كى خلافت وه فقه كى تشكيل كى حوصله افزائى كرتائ بُن بَى تُح يك كِ تقوى كا كوتسليم كرتائ ، جو بندرت عباس عهد حكومت كى مطلقيت پيندى كے ساتھ بقائے باہمى سيكھ جاتى ہے۔

809ء-786ء: ہارون الرشید کی خلافت۔عباس قوت واقتدار کا نقطۂ عروح۔ بغداد اور سلطنت کے دوسرے شہروں میں ایک عظیم ثقافتی نشاۃ ثانیہ برپا ہوتی ہے۔علم' سائنس اور فنون کے علاوہ خلیفہ فقہ کے مطالعے اور احادیث کی تدوین کی حوصلہ افزائی کرتا ہے

#### **∮18**∳

795ء:

جواسلامی قانون (شریعت) کی ایک مربوط ہیئت کی تشکیل کومکن بنادے گا۔

مالکی فقہی کمتب کے بانی امام مالک ابن انس کی وفات۔ ىپلى عظىم خاتون صوفى حضرت رابعة كى وفات-☆ · 801 13-809ء: ہارون الرشید کے دو بیٹوں المامون اور الامین کے مابین خانہ جنگی۔المامون اسے بھائی کوشکست دے دیتا ہے۔ 813-33ء: المامون كي خلافت \_ 814-15ء: بصرہ میں ایک شیعی بغاوت۔ خراسان میں ایک خارجی بغاوت۔ خلیفہ جو ایک دانشور اور علوم و فنون کا سر پرست ہے معتزلہ کی عقلیت پسندانہ البات كى طرف ماكل موجاتا ب جواب تك نالبنديده رب موت مين - خليفه چند خالف فرہی گرویوں کی خوشنودی کے ذریعے تناؤ کو کم کرنے کی کوشش کرتا المامون شیعوں کے آٹھویں امام الرضا" کواپنا جانشین مقرر کرتا ہے۔ : 817 امام" الرضاوفات يا جاتے ہيں ممکن ہے کہ انہيں قتل کيا گيا ہو۔ ÷818 رياست كى سرپرتى ميں زيادہ مقبولِ عام اہل الحديث جواينے عقائد كى وجہ سے قيد میں تھے کے نظریات کے مقالبے میں معتزلہ کے نظریات کو ترویج دینے کی کوششیں کی حاتی ہیں۔ 833-42 المعتصم كي خلافت \_خليفه ترك غلام سايمون كا ايك ذاتي وست تشكيل ويتا ہے اور دارالخلافه کوسامرہ منتقل کر لیتا ہے۔ 7-842ء: الواثق كي خلافت \_ 847-61ء: التوكل كي خلافت \_ شیعوں کے دسویں امام علی الہادی کوسامرہ میں عسکری قلعہ میں قید کر دیا جاتا ہے۔ : 848 اہل الحدیث کے ایک رہنمااور فقہ کے حنبلی کمتب کے بانی امام احمد ابن حنبل کی وفات۔ : 855 🛠 جو قارئین حضرت رابعہ ؓ اور دگیر ممتاز اسلامی خواتین کے بارے میں تفصیلی معلومات حاصل کرنے کے خواہش مند ہیں وہ'' نگارشات'' کی شائع کردہ کتاب'' ناموراسلامی خواتین'' ہے استفادہ کریں۔(مترجم)

**€19** 

2-861ء: إلمنتصر كاظافت

6-862ء: المستعمين كي خلافت ـ

9-866ء:المعتز كي خلافت \_

868ء: شیعوں کے دسویں امام کی وفات۔ ان کے بیٹے حسن العسکری سامرہ میں قیر

ہوتے ہیں۔

70-869ء: المهتدى كى خلافت.

870ء: پہلےمسلمان فیلسفوف یعقوب ابن اسحاق الکندی کی وفات۔

92-870ء: المعتمد كي فلافت.

874ء: شیعوں کے گیارہویں امام سامرہ میں قید کے دوران وفات یا جاتے ہیں۔ کہا جاتا

ے کہان کے بیٹے ابوالقاسم محمد اپنی جان بچانے کے لیے غیبت میں چلے جاتے

ہیں۔انہیں امام غائب کہاجا تا ہے۔

ابتدائی''وحدت الوجودی صوفی'' ابویزید البسطامی کی و فات۔

892-902: المعتضد كي فلافت.

8-902ء: المكتفى كى ظافت.

908-932ء: المقتدر كي خلافت \_

909ء: شیعہ فاظمی افریقهٔ تیونس میں اقتدار پر قبضہ کریلیتے ہیں۔

910ء: پيلے''وحدت الشہو دي صوفي'' جنيد بغداديٌ کي وفات۔

922ء: " ''وحدت الوجودي صوفي'' حسين المنصور كو' جو الحلاج ليني اون دهنكنه والا كے نام

سے جانے جاتے ہیں' بنیادی عقائد کی تو ہین کے الزامات کے تحت موت کی سزا

دی جاتی ہے۔

923ء: تاریخ نویس ابوجعفرالطمری بغداد میں وفات یا جاتے ہیں۔

4-932ء: القاهر کی خلافت۔

934-40ء: الراضى كى خلافت.

934ء: امام غائب كى عالم غيب مين امامت كا اعلان كياجاتا ہے۔

935ء: فلسفي حسن الاشعري کي وفات۔

اس مرحلے سے خلفاء دنیوی اقتدار سے ہاتھ دھو بیٹھتے ہیں اور ان کا اقتدار علامتی

#### €20}

حد تک باقی رہ جاتا ہے۔ اب حقیقی اقتدار مقامی حکمرانوں کو حاصل ہو جاتا ہے ، جنہوں نے سلطنت کے مختلف حصوں میں حکومتیں قائم کر لی ہوتی ہیں۔ تاہم ان میں سے اکثر عباسی خلفاء کی فرماں روائی کوتشلیم کرتے ہیں۔ دسویں صدی کے ان مقامی حکمرانوں میں سے بہت سے حکمران شیعی رجحانات کے حامل ہوتے ہیں۔

## 999ء - 874ء: ساماني:

یہ سی ایرانی سلسلۂ حکومت ہے جو خراسان رئے کرمان اور ماورالنہر پر حکمران ہوتے ہیں ان کا دارالخلافہ بخارا ہوتا ہے۔ ثمر قند فاری اد بی نشاۃ ثانیہ کا ایک اہم ثقافتی مرکز بن جاتا ہے۔ سامانی 990ء کی دہائی میں دریائے جیحوں کے مشرق میں قراخانی ترکوں اور مغرب میں غزنویوں کے آگے توت واقتدار کھونے لگتے ہیں۔

## الاندلس كى سېينى سلطنت

912-61ء: ایک حاکم مطلق خلیفه عبدالرحمٰن ثالث کی حکومت۔

1027ء - 969ء: قرطبہ \_علم کا مرکز \_

1010ء: مرکزی اقتدار کمزور پرجاتا ہے اور چھوٹے چھوٹے امیر مقامی حکومتیں قائم کر لیتے

1064ء: شاعرُ وزيراورالبيات دال ابن حزم كي وفات\_

1085ء: عيسائي افواج طليطله كوفتح كركيتي بين-

929-1003ء:حمدانی: عرب قبائلی حلب اور موصل پر حکومت کرتے ہیں۔ دربار عالموں 'تاریخ دانوں' شاعروں اور فیلسوفوں کی سر پرتی کرتا ہے۔

950ء۔ حلب میں فیلسوف اور در باری موسیقار ابونصر الفارانی کی وفات۔

## (1030ء - 930ء) بويه:

950ء: ایران کے بارہ امای شیعہ اور دیلم کے کوہ نشین 930ء کی دہائی کے دوران مغربی ایران میں زور پکڑنا شروع کرتے ہیں۔

945ء: بویہ بغداد جنوبی عراق اور او مان میں زور پکڑتے ہیں۔

شیراز کے مقابلے میں بغدادا پی املیازی حیثیت کھونا شروع ہو جاتا ہے جبکہ شیراز

علم کا ایک مرکز بننے لگتا ہے۔

983ء: او بیا کا اتحادثو ٹنا شروع ہو جاتا ہے۔ آخر کارمحمود غزنوی کے ہاتھوں انہیں رہے میں تشکست فاش سے دو چار ہونا پڑتا ہے (1030ء) اور مغربی ایران کی سطح مرتفع کے علاقوں میں بھی غزنویوں ہی کے ہاتھوں شکست اٹھانا پڑتی ہے۔

## 935-69ء: إخشيريية:

ترک نژاد محد ابن طفج اِنشیدی بنیاد رکھتا ہے جومصر شام اور جاز پر حکومت کرتے ہیں۔

## 1171ء-969ء: شيعه فاطمي:

۔ (بنیادی طور پر 909ء میں تیونس میں ان کی حکمرانی قائم ہوتی ہے) پیشالی افریقۂ مصراورشامی علاقوں میں متوازی خلافت قائم کر کیتے ہیں۔

972ء: فاطمی اپنا دار الخلافہ قاہرہ منتقل کر لیتے ہیں جوشیعی علم کا ایک مرکز بن جاتا ہے۔ فاطمی قاہرہ میں الاز ہر کا مدرسہ قائم کرتے ہیں۔

## 1118ء ـ 976ء: غزنوي:

1037ء عظیم فیلسفوف ابن سینا (جنہیں مغرب میں Avicenna کہا جاتا ہے) ہدان میں وفات یا جاتے ہیں۔

## . 1118ء - 990ء: سلحوتی سلطنت:

990ء کی دہائی: وسطی ایشیا ہے تعلق رکھنے والاسلجو تی ترک خاندان اسلام قبول کر لیتا ہے۔ گیارہویں صدی کے آغاز میں وہ اپنی خانہ بدوش گھڑسوار فوج کے ساتھ ماورالنہر اورخوارزم میں داخل ہوجاتے ہیں۔

1030ء کی دہائی: سلجوتی خراسان پر جملہ آور ہوتے ہیں۔

1040ء: وه غرنویوں سے مغربی ایران حاصل کر لیتے ہیں اور آ ذربائجان میں داخل ہو

جاتے ہیں۔

1055ء: سلطان طغرل بیگ عباس خلفاء کے نمائندہ کے طور پر بغداد سے سلجو تی سلطنت پر

حکومت کرتا ہے۔

73-1063ء: سلطان الب ارسلان كى حكومت

7-1065ء: بغداد میں مرسم نظامیہ قائم کیا جاتا ہے۔

92-1073ء: ملك شاه سلطنت يرحكومت كرتائ فظام الملك وزير جوتائ

ترک فوجیں شام اور اناطولیہ میں داخل ہو جاتی ہیں۔

1071ء: سلحوق فوجیس میز کیرٹ کی جنگ میں بازنطینیوں کو شکست دے دیت ہیں سلحوقی ایک ان کا تعلق میں مشکم کرتے ہیں اور بحر ایکین تک پہنچ جاتے ہیں

(1080ء)۔ سلجو قیوں کی فاطمیوں اور شام کے مقامی حکمرانوں سے جنگیں ہوتی ہیں۔

، 109ء: بازنطینی بادشاہ الیکسیس کومنیس اوّل این علاقوں پرسلجو قیوں کے حملوں کے

فلاف مغربی عیمائیت سے مدد مانگنا ہے۔

1095ء: پوپ اربن دوم پہلی صلیبی جنگ کا پر جپار کرتا ہے۔

1099ء صليبي جنگجو روشكم كوفتح كر ليت بين-

صلِّيبي جَنَّا جُولُكُ طِين اناطوليه اورشام ميں چارصليبي رياستيں قائم كرتے ہيں۔

1090ء کی دہائی: اسمعیلی سلجوق اور سن تسلط کے خلاف بغاوت کا آغاز کرتے ہیں۔سلطنت

. کے مختلف حصوں میں مقامی ترک حکومتیں قائم ہونا شروع ہو جاتی ہیں۔

1111ء: بغداد میں البیات دال اور فقیہد ابوحامد الغزالي وفات یا جاتے ہیں۔

1118ء: سلجوقی سلطنت ٹوٹ کرآ زادریاستوں میں تقسیم ہوجاتی ہے۔

1258ء۔ 1118ء: چپوٹی جپوٹی حکومتیں عباسی خلافت کوسلیم کرتے ہوئے آزادانہ عمل کرتی بین تاہم عملی طور پر وہ صرف قریبی حکمران اعلیٰ تر طاقت کی اطاعت کرتی ہیں۔

> . نمایاں مثالیں ہیں:

73-1127ء: زَنَّی خاندانُ جَس کا بانی ایک سلجوق کمان دارتھا۔ وہ صلیبیوں کے خلاف شام میں ایک شکر اکٹھا کرنے ہے آغاز کرتا ہے۔

1269ء۔ 1130ء: سن حکمرانوں کا ایک خانوادہ الموحدین امام الغزائی کے اصولوں کے مطابق

#### €23€

شالی افریقه اورسپین میں اصلاح کی کوشش کرتا ہے۔ 1220ء۔ 1150ء: شال مغربی مادرالنہر کا خوارزم شاہ ایران میں باقی ماندہ جیموٹی سلجوق حکومتوں کوشکست دیتا ہے۔

1250ء -1171ء: کردجرنیل صلاح الدین کا قائم کردہ ابوبی خاندان صلیبیوں کے خلاف زنگیوں کی مہم کو جاری رکھتا ہے مصر میں فاظمی خلافت کو شکست دیتا ہے اور وہاں سنی عقاید کورائج کرتا ہے۔

1225ء۔ 1180ء: بغداد میں عبای خلیفہ الناصر زیادہ مؤثر حکمرانی کے لیے فتوؤں کو استعال کرنے کی کوشش کرتا ہے۔

1187ء: صلاح الدین طین کی جنگ میں صلیبوں کو شکست دیتا ہے اور پروشلم مسلمانوں کو دوبارہ مل جاتا ہے۔

1191ء: صوفی اور فلنی نیجی سہروردی حلب میں انقال کر جاتے ہیں مکنه طور پر انہیں التعال کر جاتے ہیں مکنه طور پر انہیں ابو بیوں نے بدعت کی وجہ سے سزا دی ہوتی ہے۔

1193ء: ایرانی نژادغوری دالی کو حاصل کر لیتے ہیں اور ہندوستان پر حکومت قائم کرتے ہیں۔ ہیں۔

1198ء: قرطبہ میں فیلسفوف ابن رشد (جنہیں مغرب Averroes کے نام سے جانتا ہے) وفات یا جاتے ہیں۔

1220ء۔ 1199ء: علاء الدین محمود خوارزم شاہ ایک عظیم ایرانی بادشاہت کے قیام کا فیصلہ کرتا ہے۔

87-1205ء: ہندوستان میں ایک ترک غلام خاندان غور یوں کو شکست دیتا ہے اور سلطنت دہلی کو قائم کر کے گنگا کی پوری وادی پر حکومت کرتا ہے۔ تاہم جلد ہی ان جیموٹی جیموٹی حکومتوں کومنگول خطرے سے دوجیار ہونا پڑتا ہے۔

31-1220ء: پہلا زبردست منگول حملہ شہروں کی وسیع پیانے پر تباہی و بربادی واقع ہوتی سے۔ سے۔

1391ء 1224ء: سنہرے اردو کے منگول کیسپین کے شال اور بر اسود کے علاقوں پر حکومت کرتے ہیں اور اسلام قبول کر لیتے ہیں۔

1225ء: الموحدين سپين كوچپور ديتے ہيں جہال مسلمانوں كا اقتدار آخر كارغرناطه كى جپورثي

#### 

سی سلطنت تک محدود ہو گیا ہوتا ہے۔ 1227ء: منگول راہبر چنگیز خان فوت ہو جاتا ہے۔ 1358ء - 1227ء: چغتائي منگول خان ماورالنهر يرحكومت كرتے ہيں اور اسلام قبول كر ليتے 1551ء ـ 1228ء: تونس میں الموحدین خاندان کی جگہ تفصی خاندان لے لیتا ہے۔ 1240ء: صوفی فلفی معید الدین ابن العربی "وفات یا جاتے ہیں۔ 1250ء: ایک غلام فوجی دسته یعنی مملوک ایوبیوں کا تخته الث دیتے ہیں۔ وہ مصراور شام پر حکومت قائم کرتے ہیں۔ 1335ء ۔ 1256ء : ایل خانی منگول عراق اور ایران پر حکومت کرتے ہیں اور اسلام قبول کر ليتے ہیں۔ 1258ء: وہ بغداد کو تاہ کردیتے ہیں۔ 1260ء: مملوک سلطان بیرس ایل خانی منگولوں کومین جالوت کی جنگ میں شکست دیتا ہے اورشامی ساحلوں پر بہت سے باقی ماندہ قلعوں کو برباد کردیتا ہے۔ 1273ء: رقصال درویشوں کے بانی جلال الدین روی اناطولیہ میں وفات یا جاتے ہیں۔ عثان ایک غازی بازنطینی سرحد پراناطولیه میں عثانی سلطنت کی بنیادر کھتا ہے۔ 59-1326ء عثان كابياً ارخان برصه كودار الحكومت بناكر ايك آزاد عثاني رياست قائم كرتا ب اورزوال یاتی ہوئی بازنطینی سلطنت پرغلبہ یالیتا ہے۔ 1328ء: مصلح المام احداين تيمية مش مين وفات يا جاتے بين-1334-53ء غرناطہ کا بادشاہ یوسف الحمراتعمیر کروا تا ہے جسے اس کا بیٹا کمل کرتا ہے۔ 1405ء۔ 1369ء: تیور لنگ ثمر قند میں چغائی منگول اقتدار کو بحال کرتا ہے اور بیشتر مشرق وسطی اور اناطولیہ کو فتح کر لیتا ہے نیز دبلی پر بھی قابض ہو جاتا ہے۔ تاہم اس کی وفات کے بعد سلطنت بکھر جاتی ہے۔ 1389ء: عثانی کوسود کے میدان میں سربول کوشکست دے کر بلقان کوزیر تکیس کر لیتے ہیں۔ وہ اپنے اقتد ارکواناطولیہ تک وسعت دیتے ہیں تاہم 1402ء میں تیمور لنگ ان کا تختەالك دىتا ہے۔ 1403-21ء: تیور کی وفات کے بعد محد اول عثانی ریاست کو بحال کرتا ہے۔

1406ء: فيلسفوف اورتاريخ دال ابن خلدون وفات يا جاتے ہيں۔ 1421-51ء: مراداول منگری اور مغرب کے خلاف عثانی اقتدار کوشلیم کرواتا ہے۔ 1453ء: محمد دوم''الفاتح'' قطنطنيه كوفتح كرليتا ب جوآئنده استنول كهلاتا بـ وه ايـ عثانی سلطنت کا دارالحکومت قرار دیتا ہے۔ 1492ء: غرناطه کی مسلمان با دشاہت پر کیتھولک بادشاہ فرڈینٹر اور ایز ابیلا فتح یا لیتے ہیں۔ 1502-24ء:صفوی صوفی سلسلے کا سربراہ آملیل ایران کوفتح کر لیتا ہے جہاں وہ صفوی سلطنت قائم كرتا ہے۔ اب بارہ امامى شيعيت ايران كاسركارى مذہب قرار پاتى ہے اور المعیل کی سنی عقاید کو دبانے کی سفا کانہ کوششوں کے متیجے میں عثانی سلطنت میں شیعوں پرعذاب وسزا کا سلسلہ نثروع ہو جاتا ہے۔ المعیل سنی از بکول کوخراسان سے زکال باہر کرتا ہے اور وہال شیعہ حکمر انی قائم کر دیتا ہے۔ 1513ء: يرتكيز تاجر جنوبي چين پينچة بين۔ 1514ء: سلطان سلیم اول کالدیران کی جنگ میں شاہ اسمعیل صفوی کی فوج کو شکست ویتا ہے جس سے عثانی علاقے میں مغرب کی جانب صفویوں کی پیش قدمی رک جاتی ہے۔ عثانی مملوکوں کوشکست دے کرمصراور شام کو فتح کر لیتے ہیں۔

66-1520ء: سلیمان جے مغرب میں عالی شان کے نام سے جانا جاتا ہے عثانی سلطنت کو وسعت دیتا ہےاوراس کے منفر داور ممتاز اداروں کو قائم کرتا ہے۔

1522ء: عثانی رہوڈز کو فتح کر لیتے ہیں۔

1524-74 ع: طهماس اول ايران كا دوسراصفوى بادشاه وبالشيعي غلي كومتحكم كرتا بـــاس كا در بارفنون خاص طور پرمصوری کامرکز بن جاتاہے۔

1526ء: بابر ہندوستان میں مغل سلطنت قائم کرتا ہے۔

1529ء: عثانی ویانا کا محاصرہ کرتے ہیں۔

1542ء: رِتكر بہلی بور بی تجارتی سلطنت ( كمرشل ايميائر) قائم كرتے ہیں۔

1543ء: عثاني منگري يرتسلط جماليتي بين-

6-1552ء: روی دریائے والگاپر واقع قازان اور استراخان کی منگول ریاستوں کو فتح کر لیتے ہیں۔ 1605ء -1560ء: اکبرمغل ہندوستان کا شہنشاہ بنمآ ہے اور اپنے اقتدار کے نقطۂ عروج کو پہنچ جاتا ہے۔ اکبر ہندوسلم تعاون کوفروغ دیتا ہے اور جنوبی ہندوستان کے علاقوں کو

**€26**}

فتخ کر لیتا ہے۔وہ ایک ثقافتی نشاۃ ٹانیہ کی سر پرتی کرتا ہے۔ بح ہند میں عثانیوں اور پرتگیز وں کے مابین بحری جنگ ہوتی ہے۔

1570ء: عثانی قبرص کوحاصل کر کیتے ہیں۔

1578ء: عثانیوں کا درباری معمار (آر کیٹکٹ) سنان یا شافوت ہوجاتا ہے۔

1580ء کی دہائی ہوتگیز ہندوستان میں کمزور ہوجاتے ہیں۔

1629ء ۔ 1588ء: شاہ عباس اول اصفہان میں ایک عظیم الشان دربار تشکیل دیتے ہوئے ایران میں صفوی سلطنت پر حکومت کرتا ہے۔ وہ عثانیوں کو آذربائیجان اور عراق

ہے نکال دیتا ہے۔

1590ء کی دہائی: وج ہندوستان میں تجارت شروع کرتے ہیں۔

1601ء: وَلَيْ بِوتَكُيرُونَ كَالْعُولَ بِرقِمْ مُرْفِي كُلَّتِ مِينَ ـ

1602ء: صوفی تاریخ دان ابوالفضل علامی کی وفات۔

1625ء: مصلح (ريفارمر) احدسر ہنديؒ کي وفات۔

1627-58ء: شاہجہان مغل سلطنت پر حکومت کرتا ہے جو اس کے عہد میں اپنی نفاست و لطافت کے عروج پر پہنچ جاتی ہے۔وہ تاج محل تعمیر کروا تا ہے۔

1631ء: اسفهان بين شيعة فلىفى مير دىمد كى وفات\_

1640ء: ابرانی فلسفی اورصونی مُلّا صدرا کی وفات۔

1656ء عثانی وزیرعثانی سلطنت کے زوال کوروک دیتے ہیں۔

1707ء۔ 1658ء: آخری بردامغل شہنشاہ اورنگ زیب سارے ہندوستان کو اسلامیانے کی کوشش کرتا ہے لیکن زیریا ہندواور سکھ معاندت کو پیدا کرنے کا باعث بنتا ہے۔

1669ء: عنانی کریٹ کوویس سے حاصل کر لیتے ہیں۔

1681ء: عنانی روس کو کیف دے دیتے ہیں۔

1683ء: عثانی ویانا کے دوسرے محاصرے میں ناکام ہو جاتے ہیں تاہم وہ عراق کو صفو ایول سے دوبارہ حاصل کر لہتے ہیں۔

1699ء: کارلووچز معاہدے کے تحت عثانی منگری کو آسٹریا کے حوالے کر دیتے ہیں کہا برسی عثانی بسیائی۔

1700ء: ایران کے اہم شیعہ عالم ثمد باقرمجلسی کی وفات۔

1707-12ء مغل سلطنت اپنے جنوبی اورمشر تی صوبے کھوبیٹھتی ہے۔ 1715ء: آسٹریائی اور پروشیائی بادشاہتیں وجود پذیر ہوتی ہیں۔ 1718ء: اطلان اچر سرم عثانی سلطن پر کمغیریت سے ہم آسکی کر

1718-30ء: سلطان احمد سوم عثانی سلطنت کو مغربیت سے ہم آ ہنگ کرنے کے لیے پہلی مرتبہ اصلاح کرنے کی کوشش کرتا ہے مگرینی چریوں کی بغاوت کی وجہ سے میاصلاحات ختم ہو جاتی ہیں۔

1722ء: افغان باغی اصفهان پر حملہ کرتے ہیں اور اشرافیہ کاقتل عام کرتے ہیں۔

1726ء: نادرشاہ عارضی طور پر ایرانی شیعه سلطنت کی عسکری قوت کو بحال کرتا ہے۔

1739ء: نادرشاہ دہلی کو فتح کر لیتا ہے اور ہندوستان میں مؤثر مغل حکمرانی کا خاتمہ کردیتا ہے۔

ہندؤ سکھ اور افغان اقترار کے لیے باہم نبرد آ زیا ہوتے ہیں۔

نادرشاہ ایران کوسی مسلک کی طرف لانے کی کوشش کرتا ہے۔ اس کا نتیجہ یہ نکاتا

ہے کہ اہم ایرانی مجتهدین ایران کو جھوڑ دیتے ہیں اور عثانی عراق میں پناہ حاصل کر

لیتے ہیں جہاں وہ شاہوں ہے آ زاد قوت واقتدار کا ایک مرکز قائم کر لیتے ہیں۔ نادرشاہ کوقل کر دیا جاتا ہے۔انتشار کا ایک دور شروع ہو جاتا ہے جس کے دوران

17ء: نادرشاہ کوئل کر دیا جاتا ہے۔ انسٹار کا ایک دور شروع ہو جاتا ہے جس کے دوران ایرانی 'جو کہ اصولی موقف پر قائم رہتے ہیں علیہ حاصل کر لیتے ہیں اور لوگوں کو

ایران بو نہ اسوں توقت پر قام رہے ہیں علیہ کا ج قانون اور نظم (آرڈر) کا ایک سرچشمہ مہیا کرتے ہیں۔

1762ء: ہندوستان میں صوفی مصلح (ریفارمر) شاہ ولی الله ٌ وفات یا جاتے ہیں۔

1763ء: برطانوی منتشر ہندوستانی ریاستوں پراپنے غلبہ کو وسعت دیتے ہیں۔

1774ء: روی عثانیوں کو کمل طور پرشکست سے دو چار کر دیتے ہیں۔ وہ کریمیا گوا بیٹھتے ہیں

اور زارعثانی سرزمین پر آرتھوڈ وکس عیسائیوں کا''محافظ''بن جاتا ہے۔

1779ء: آ قامحمہ خان ایران میں قاچارعہد حکومت کی بنیادر کھنا شروع کرتا ہے جوصدی کے

اختتام تک مضبوط حکومت کو بحال کرنے کا اہل ہو جاتا ہے۔

1789ء: فرانسیسی انقلاب بیا ہوتا ہے۔

1807ء-1789ء سلیم ٹالث عثانی سلطنت میں مغربیت لانے والی نئی اصلاحات کے لئے عملی اقدامات کرتا ہے اور پور پی دارالحکومتوں میں پہلے عثانی سفارت خانے قائم کرتا

ہے۔ 1792ء: عسکریت پیندعرب مصلح (ریفارمر)محمد ابن عبدالوہاب کی وفات۔

#### 

1793ء: ہندوستان میں پہلے پروٹسٹنٹ مبلغین (مشنریز) کی آمد ہوتی ہے۔ 1818ء۔1797ء: ایران پر فتح علی شاہ حکومت کرتا ہے۔وہاں برطانوی اور روی اثر ورسوخ میں اضافہ ہوجاتا ہے۔

1801ء - 1798ء: نبولین مصریر قبضه کر لیتا ہے۔

13-1803ء: وبابي حجاز كوعثاني قبضے سے نكال كراس برغلبه يا ليت ميں -

48-1805ء: محمعلی مصر کوجدید بنانے کی کوشش کرتا ہے۔

39-1808ء سلطان محمد دوم' وتنظیمات' کے عنوان سے عثانی سلطنت میں جدیدیت ببندانہ

اصلاحات کومتعارف کروا تا ہے۔

1814ء: معاہدۂ گلتان کا کیشائی علاقہ روس کے حوالے کر دیا جاتا ہے۔

1815ء: عثانی تسلط کےخلاف سرب بغاوت۔

1821ء: عثانیوں کےخلاف بونانی جنگ آزادی۔

1830ء: فرانس الجيريا يرقضه كرليتا ہے۔

1831ء محمطی عثانی شام پر قبضه کر لیتا ہے اور اناطولیہ میں کافی اندر تک گفس جاتا ہے۔ وہ عثانی سلطنت میں ایک حقیقاً آزاد ریاست کے اندر ریاست قائم کرتا ہے۔ یور پی طاقتیں عثانی سلطنت کے تحفظ کے لیے مداخلت کرتی ہیں اور محمطی کو شام سے واپس ہونے پر مجبور کرتی ہیں (1841ء)۔

1836ء: نيځ صوفي مصلخ (ريفارم )احمد ابن ادريسٌ کې وفات۔

1839ء: برطانوي عدن پر قبضه کر لیتے ہیں۔

61-1839ء: سلطان عبدالحميد عثاني سلطنت كے زوال كو روكنے كے ليے زيادہ جديديت

پندانہ اصلاحات کا آغاز کرتا ہے۔

9-1843ء: برطانوي سندھ طاس پر قبضه کر لیتے ہیں۔

6-1854ء: كريميائي جنك جوعثاني سلطنت مين عيسائي اقليتون كتحفظ كحوالے في بيدا

ہونے والی یور بی رقابت کی وجہ سے بریا ہے۔

مفر کا گورزسعید پاشا فرانسیسیوں کونہر سوئز کی رعایت عطا کرتا ہے مفراینے پہلے غیر ملکی قرض کا معاہدہ کرتا ہے۔

8 1857ء: برطانون حكم اني كے خلاف مندوستاني جنگ آزادي۔ برطانوي آخري مغل بادشاه

#### €29﴾

کو با قاعدہ طور پرمعزول کردیتے ہیں۔ سرسیداحمہ خان مغربی خطوط پر اسلام میں اصلاح اور برطانوی ثقافت کو اختیار کرنے کی وکالت کرتے ہیں۔
1860-61 ء: لبنان میں دروز باغیوں کے ہاتھوں عیسائیوں کے آل عام کے بعد فرانسیسی مطالبہ کرتے ہیں کہ اسے فرانسیسی گورز کے ساتھ خود مختار صوبہ بنا دیا جائے۔
1861-76 ء: سلطان عبدالعزیز عثانی سلطنت کی اصلاح کاعمل جاری رکھتا ہے گر بھاری غیر ملکی قرضے بھی حاصل کرتا ہے جن کا بتیجہ یہ نکلتا ہے کہ سلطنت دیوالیہ ہو جاتی ہے اور عثانی مالیات پر یور پی حکومتوں کا قبضہ ہو جاتا ہے۔
1863-79 ء: مصر کا گورز اسلمیل پاشا وسیع پیانے پر جدیدیت کو اپنا تا ہے گرغیر ملکی قرضے بھی حاصل کرتا ہے جس کا بتیجہ دیوالیے اور نہرسوئز کی برطانویوں کے ہاتھ فروخت حاصل کرتا ہے جس کا بتیجہ دیوالیے اور نہرسوئز کی برطانویوں کے ہاتھ فروخت حاصل کرتا ہے جس کا الیت پر یور پی تسلط کی صورت میں نکلتا ہے۔
1871ء: ایرانی مصلح (ریفارمر) الافغانی مصر میں رہتے ہیں اور مجم عبدہ سمیت مصری مصلحین (ریفارمر) کا ایک حلقہ تفکیل دیتے ہیں۔ ان کا مقصد اسلام کے احیاء اور جدیدیت یہ بیت یہ بیت کا ایک حلقہ تفکیل دیتے ہیں۔ ان کا مقصد اسلام کے احیاء اور جدیدیت یہ بیت یہ بیت یہ بیت کی خاصلہ و تسلط کو احیاء اور جدیدیت یہ بیت یہ بیت یہ بیت کو تبلط کو اندائز بیشن کے ذریعے یوری کے ثقافتی غلبہ و تسلط کو احیاء اور جدیدیت یہ بیت یہ بیت کے ذریعے یوری کے ثقافتی غلبہ و تسلط کو ادیا کو تبلط کو انہ کے دور کے بیلوں کے ثقافتی غلبہ و تسلط کو ادیا کو تبلط کو انہا کہ کو تبلط کو انہ کی خور کے تبل کے دور کے بی بیت کے ذیر کے تبل کی خور کیسلوں کے دور کے تبل کے دور کیا کہ کو کیا کہ کو کیا کیکھوں کیا کہ کو کیا کو کیا کہ کو کیا کو کیا کو کو کو کیا کیا کو کیا کیا کے دور کیا ہیت کیا کہ کو کیا کو کیا کہ کو کیا کو کیا کو کیا کو کیا کیا کو کور کیا کرنے کرنے کی کو کو کیا کے دور کے کو کیا کو ک

1872ء: ایران میں برطانوی روی رقابت شدت پکڑ لیتی ہے۔

1876ء: عثانی سلطان عبدالعزیز کومحلاتی انقلاب کے ذریعے معزول کر دیا جاتا ہے۔ عبدالحمید ثانی پہلے عثانی دستور کو نافذ کرنے کا اعلان کرتا ہے۔ تاہم وہ اسے بعد میں معطل کر دیتا ہے۔ تعلیم' ذرائع آ مدروفت اور ذرائع مواصلات میں بڑی عثانی

1879ء: المعيل بإشا كومعزول كرديا جاتا ہے۔

1881ء: فرانس تونس پر قبضه کر لیتا ہے۔

روكنا تھا\_

2-1881ء: آئین بیندوں اور اصلاح بیندوں کے ساتھ مل کر مقامی مصری افسر بغاوت کر دیتے ہیں۔ تاہم ایک عوامی ابھار مصر دیتے ہیں۔ تاہم ایک عوامی ابھار مصر پر برطانوی قبضے کی راہیں کشادہ کرتا ہے جس میں لارڈ کرومر گورز بنآ ہے۔(1907ء-1882ء)۔

شام کی آزادی کے لئے خفیہ انجمنوں کی مہم۔

```
€30€
```

1889ء: برطانوي سوڈان پر قبضه کر لیتے ہیں۔

1892ء: ایران میں تمباکو کا بحران بیشاہ کو ایک متاز مجہد کا فتو کی برطانویوں کو تمباکو کے سلسلے

میں دی گئی رعایت منسوخ کرنے پر مجبور کرتا ہے۔

1894ء: عثانی حکومت کے مخالف دس سے ہیں ہزار کے درمیان آ رمینیا ئیوں کو بے رحی سے قبل کر دیا جاتا ہے۔

1896ء: ایران کے ناصرالدین شاہ کوالا فغانی کا ایک شاگر قبل کر دیتا ہے۔

1897ء: باسل میں پہلی صہونی کانفرنس منعقد ہوتی ہے۔ اس کا حتمی مقصد عثانی صوبے فلسطین میں ایک یہودی ریاست تخلیق کرنا ہوتا ہے۔

الافغاني كي وفات\_

1901ء: ایران میں تیل دریافت ہوتا ہےاور برطانو یوں کورعایت دے دی جاتی ہے۔

1-1903ء: برطانوبوں کے بنگال کوتقتیم کرنے سے خوف پیدا ہو جاتا ہے کہ وہ مندوستان

میں ہندوؤں اور مسلمانوں کو تقسیم کرنے کا ارادہ رکھتے ہیں ای خوف سے فرقہ وارانہ بے چینی بیدا ہوتی ہے اور مسلم لیگ کا قیام عمل میں آتا ہے (1906ء)۔

1905ء: مصرى مصلح (ريفارمر) محدعبده وفات ياجاتي بين-

1906ء: ایران میں ایک دستوری انقلاب شاہ کو مجبور کرتا ہے کہ وہ دستور کا اعلان کرے اور ایک میں ایک دستوری انقلاب شاہ کو مجبور کرتا ہے کہ وہ دستور کا اعلان کرے اور ایک مجلس قائم کرے تاہم ایک انگریز روی (اینگلور شین ) معاہدہ (1907ء) اور شاہ کی طرف سے روی حمایت کے ساتھ ہونے والا ردِ انقلاب دستور کومنسوخ کر دیتا ہے۔

1908ء: ''نو جوان ترکول'' (The Young Turks) کا انقلاب سلطان کو دستور کی بحالی

پرمجبور کر دیتا ہے۔

1914-18ء: بہلی عالمی جنگ۔

برطانیہ مصر کواپنا محروسہ ملک قرار دے دیتا ہے ٔ ایران پر برطانوی اور روی فوجیں ۔ قبضہ کرلیتی ہیں۔

1916-21ء: عرب برطانویوں کے اشتراک سے عثانیوں کے خلاف بغادت کر دیتے ہیں۔

1917ء: بالفور اعلان (The Balfour Declaration) برطانيه كوفلسطين ميس يهودي

وطن کے قیام کے لیے با قاعدہ تائیدوحمایت مہیا کرتا ہے۔

#### **€31**}

1919-21ء: ترک جنگ آزادی۔ اتاترک پور پی طاقتوں کو بھیج میں رو کے رکھنے میں کامیاب ہو جاتا ہے اور ایک آزاد ترک ریاست قائم کرتا ہے۔ وہ سیکولر اور جدیدیت پندانہ انقلابی پالیمیاں اختیار کرتا ہے(8-1924ء)۔

1920ء: سائیکس پائیکاٹ معاہدے کی اشاعت:

پہلی عالمی جنگ میں عثانی سلطنت کی شکست کے بعداس کے صوبہ جات برطانیہ اور فرانس میں تقسیم ہو جاتے ہیں جو انتذاب اور حفاظتی علاقے قائم کرتے ہیں حالانکہ عربوں سے جنگ کے بعد آزادی کا وعدہ کیا گیا ہوتا ہے۔

1920-22ء: گاندھی برطانوی حکمرانی کے خلاف عوامی نافر مانی کی دومہمات کے ذریعے ہندوستان کے عام لوگوں کومتحرک و بیدار کرتا ہے۔

1921ء: رضا خان ایران میں ایک کامیاب انقلاَب کی قیادت کرتا ہے اور پہلوی عہد حکومت کی بنیاد رکھتا ہے۔ وہ ایران میں ایک بے رحمانہ سیکولر اور جدت پندانہ یالیسی کومتعارف کرواتا ہے۔

1922ء: مصر کو رسما آزادی مل جاتی ہے تاہم برطانیہ دفاع 'خارجہ پالیسی اور سوڈان پر کنٹرول برقرار رکھتا ہے۔ 1923ء سے 1930ء کے دوران مقبولِ عام وفعہ پارٹی تین قانونی انتخابی نقوحات حاصل کرتی ہے لیکن ہر مرتبداسے یا تو برطانیہ یا باوشاہ مستعفی ہونے پر مجبور کر دیتے ہیں۔

1932ء مملکت سعودی عرب قائم کی جاتی ہے۔

1935ء: مصرمین سلفیہ تحریک کے بانی مصلح (ریفارمر) اور صحافی راشدرضا کی وفات۔

1938ء: ہندوستانی شاعراورفلنفی محمدا قبالؓ وفات یا جاتے ہیں۔

45-1939ء: دوسری عالمی جنگ۔ برطانوی رضاشاہ کومعزول کردیتے ہیں' جس کا جانشین اس کے بیٹے محمد رضا کو بنایا جاتا ہے (1944ء)۔

1940ء كى دبائى: اخوان المسلمون مصريين سب سے زيادہ مضبوط سياسى قوت بن جاتى ہے۔

1945ء: ترکی اقوام متحدہ میں شامل ہوجاتا ہے اور ایک کثیر جماعتی ریاست بن جاتا ہے (1947ء)۔عرب لیگ کی تشکیل۔

1946ء: ہندوستان میں فرقہ وارانہ فسادات کے بعد مسلم لیگ ایک الگ ریاست کے لئے تحریک شروع کرتی ہے۔

#### **∮32**}

1947ء: مسلم اكثريت والے علاقوں بر مشتل ياكتان وجود مين آتا ہے۔ ہندوستان كى تقسیم کے نتیج میں مسلمانوں اور ہندوؤں ہر دو کاقتل عام وقوع پذیر ہوتا ہے۔ 1948ء: اقوام متحدہ کے ایک اعلائے (ڈیکلریشن) کے نتیج میں فلسطین میں برطانوی انتداب ختم ہو جاتا ہے اور یہودی ریاست اسرائیل وجود میں آتی ہے۔اسرائیلی فوجیس یانچ عرب ملکوں کی افواج کو شکست دیتی ہیں جنہوں نے نوزائیدہ یہودی ریاست کرچڑھائی کی ہوتی ہے۔ یہودیوں کےظلم وستم کی وجہ سے ساڑھے سات لا کھ (750,000) فلسطینی ملک جیوڑ دیتے ہیں اور بعد میں انہیں اپنے گھروں کو واپس آنے کی اجازت نہیں دی حاتی۔ 3-1951ء: محمد ق اور قومی محاز جماعت (National Front Party) ایرانی تیل کوقومیا لیتے ہیں۔شاہ مخالف مظاہروں کے بعد شاہ ایران سے فرار ہو جاتا ہے مگری آئی اے اور برطانوی انٹیلی جنس کے منظم کردہ انقلاب کے بعد واپس آ جاتا ہے اور تیل کی بور یی کمپنیوں کے ساتھ نے معاہدے عمل میں آتے ہیں۔ مصرین جال عبدالناصر کی قیادت مین "آزاد افسران" کے انقلاب میں شاہ فاروق کومعزول کر دیا جاتا ہے۔ ناصر اخوان المسلمون پر جبرواستبداد روا رکھتا ہے اور ہزاروں اخوانوں کوعقوبت خانوں میں بند کر دیا جاتا ہے۔ 1954ء: الجيريا ميں سيكورنيشنل لبريشن فرنٺ (NLF قومي محاذِ آ زادي) فرانسيبي نوآ بادياتي حکمرانی کےخلاف انقلاب کی قیادت کرتا ہے۔ 1956ء: یا کتان کا پہلاآ کین منظور کیا جاتا ہے۔ جمال عبدالناصر نبرسوئیز کوقو میا لیتے ہیں۔ 1957ء: ایران میں شاہ محد رضا بہلوی امریکی سی آئی اے اور اسرائیلی موساد (MOSSAD) کی معاونت سے خفیہ پولیس ساواک (SAVAK) کی بنیاد رکھتا

69-1958ء: پاکستان میں جزل محمدالوب خان کی سیکورحکومت۔

1961ء: شاہ ایران محمد رضاشاہ پہلوی جدیدیت پذیری (ماڈرنائزیشن) کے سفیدانقلاب کا اعلان کرتا ہے جس میں مذہب کومحدود کردیاجاتا ہے اور ایرانی معاشرے کے اندر تقتیم واقع ہوتی ہے۔

1963ء: این ایل ایف الجیریا میں سوشلسٹ حکومت قائم کر دیتا ہے۔

#### **∳33**}

آیت الله خمینی پہلوی شہنشاہی پر تقید کرتے ہیں 'پورے ایران میں عوامی مظاہرے کرواتے ہیں۔ انہیں پہلے حوالہ زنداں کردیا جاتا ہے اور بالآخر جلاوطن کر کے عراق بھیج دیا جاتا ہے۔

1966ء: ناصرممتازمصری بنیاد پرست نظریه ساز سید قطب کوسزا کا تھم دیتا ہے۔

1967ء: اسرائیل اور اس کے عرب پڑوسیوں کے درمیان چھ روزہ جنگ ہوتی ہے۔ اسرائیل کی فتح اور عربوں کی شکست کی وجہ سے پورے مشرقِ وسطی میں مذہبی احیا رونما ہوتا ہے چونکہ سیکولر یالیسیاں نا قابلِ اعتبار دکھائی دیتی ہیں۔

1970ء: ناصر فوت ہو جاتا ہے انورالسادات اس کا جانشین بنتا ہے۔ وہ مصری اسلام پندوں کی حمایت اور تائید حاصل کرنے کے لیے انہیں حکومت میں شامل کرتا

ہے۔ 1971ء: شخ احمد یاسین مجامعہ (کانگرس) کے نام ہے ایک فلاحی تنظیم (ویلفیئر آرگنائزیش) قائم کرتے ہیں اور فلسطین کا ایک اسلامی شخنص حاصل کرنے کے لیے پی ایل او کی سیکولرقوم پرستی کے خلاف مہم چلاتے ہیں۔مجامعہ کو اسرائیل کی مدد حاصل ہوتی

7-1971ء: پانستان کے وزیراعظم ذوالفقار علی بھٹو ایک بائیں بازو کی (لیفٹٹ) سیکولر حکومت قائم کرتے ہیں جو اسلام پسندوں کو رعایتیں تو دیتی ہے مگریہ اقدامات اطمینان بخش نہیں ہوتے ۔

1973ء: یوم کور پرمفراور شام اسرائیل برحمله کردیتے ہیں اور جنگ نے میدان میں ایس پراثر کارکردگی کا مظاہرہ کرتے ہیں جوسادات کو 1978ء میں کیمپ ڈیوڈ میں جرائت مندانہ امن معاہدہ کرنے کی حیثیت دلا دیتی ہے۔

88-1977ء: پاکتان میں رائخ العقیدہ مسلمان ضیاء الحق ایک کامیاب انقلاب کی قیادت کرتے ہیں اور ایک زیادہ اسلامی حکومت قائم کرتے ہیں مگر پھر بھی وہ حقیق ساست سے نم ہب کوالگ رکھتے ہیں۔

9-1978ء: انقلاب ایران \_ آیت الله تمینی اسلامی جمهوریه کے اعلی ترین فقیه بن جاتے ہیں (1979-89ء) \_

1979ء: یا کتان کے بنیاد پرست نظریہ ساز ابوالاعلیٰ مودودی وفات یا جاتے ہیں۔

#### **€34**}

بہت سے بنیاد پرست مکہ میں کعبہ پر قبضہ کر لیتے ہیں اور اپنے لیڈر کے مہدی ہونے کا دعویٰ کرتے ہیں۔ ریاست ان کا قبضہ ختم کرنے میں کامیاب ہو جاتی ہے۔

1979-81ء: تہران میں امریکی سفارت خانے میں امریکی ریفالیوں کوقیدی بنالیا جاتا ہے۔ 1981ء: صدر انورالسادات کومسلمان انتہا پیندقل کر دیتے ہیں جومصری لوگوں کے ساتھ ان کے غیر منصفانہ اور جابرانہ برتاؤ نیز اسرائیل کے ساتھ ان کے معاہدہ امن کی ندمت کرتے ہیں۔

1987ء: مغربی کنارے اور غزہ کی پٹی پر اسرائیلی قبضے کے خلاف انتفاضہ کے نام سے فلسطینیوں کے عوامی احتجاجی مظاہرے شروع ہوتے ہیں۔ مجامعہ کی ایک ذیلی تنظیم حماس اب پی املی اوکی مخالفت کے ساتھ ساتھ اسرائیل کی مخالفت بھی شروع کر دیتی ہے۔

دیتی ہے۔ 1989ء: آیت اللہ خمینی برطانوی مصنف سلمان رشدی کے ناول ''شیطانی آیات'' (The Satanic Verses) میں حضرت محمدﷺ کی تو بین آمیز تصویر کشی کے خلاف فتو کی جاری کرتے ہیں۔ایک ماہ بعد اسلامی کانفرنس کے انچاس ارکان میں سے اڑتالیس ارکان اس فتو ہے کو غیر اسلامی قرار دیتے ہیں۔

آیت الله تمینی کی وفات کے بعد آیت الله خامنه ای ایران کے اعلیٰ ترین فقیہه بن جاتے ہیں۔ جاتے ہیں۔ جاتے ہیں۔

1990ء: الجیریا کے مقامی انتخابات میں اسلامی محاذ آ زادی (ایف آئی ایس) سیکولر ایف امل این کے خلاف زبردست کامیابی حاصل کر لیتا ہے۔ 1992ء کے قومی انتخابات میں ان کی فتح یقینی دکھائی دیے گئی ہے۔

صدر صدام حسین ایک سیکولر حکمران کویت پر حمله کردیتے ہیں اس کے جواب میں امریکہ اور اس کے خلاف آپریشن امریکہ اور اس کے مغربی اور مشرقِ وسطی کے اتحادی عراق کے خلاف آپریشن ڈیزرٹ شارم (Operation Desert Storm) شروع کرتے ہیں (1991ء)۔۔۔

1992ء: الجيريا ميں فوج ايف آئی ايس كواقتدار ميں آنے سے رو كئے كے ليے انقلاب بيا كرتى ہے اورتح يك كو دبا ويتى ہے۔ اس كے نتيج ميں زيادہ انقلابی اركان ايك

**€35** 

ہولناک دہشت گردانہ مہم کا آغاز کرتے ہیں۔

الودھیامیں ہندو جماعت بی جے بی کے ارکان بابری معجد کوشہید کردیتے ہیں۔

9-1992ء: سرب اور کروٹ قوم پرست منصوبہ بندی کے ساتھ بوہنیا اور کوسوو کے مسلمان

باسیوں کونل اور گھروں کو چھوڑ دینے پر مجبور کرتے ہیں۔

1993ء: اسرائیل اورفلسطین معاہدہ اوسلو پر دستخط کرتے ہیں۔

1994ء: حیبر ون کی ایک مسجد میں ایک یہودی انتہا پیند کے باتھوں انتیس (29) مسلمانوں کے قل کے بعدحماس کےخود کش بمیاز اسرائیل میں یہود یوں کونشانہ بناتے ہیں۔

اوسلومعامدے پر دستخط کرنے کی وجہ ہے ایک یہودی انتہا پیندصدر اسحاق رابن کو 'فل کر دیتا ہے۔

افغانستان میں طالبان بنیاد پرست اقتدار میں آ جاتے ہیں۔

1997ء: لبرل مُلَا حجة الاسلام سيد خاتى انتخابات مين زبردست كامياني حاصل كرتے ہوئے

ایران کے صدر منتخب ہوجاتے ہیں۔ 1998ء: صدر خاتمی سلمان رشدی کے خلاف ٹمینی کے فتوے ہے اپنی حکومت کی لاتعلقی کا اعلان کرتے ہیں۔



حصهاول



# رسول الله ﷺ (570ء-632ء)

610ء میں رمضان کے مقدس مہینے کے دوران ایک عظیم عرب شخصیت کو ایک ایسا تجربه ہوا جس نے دنیا کی تاریخ کوتبدیل کر دیا۔ ہرسال ای مہینے میں حفزت محمد ابن عبداللہ مکہ سے تھوڑا ہی باہر واقع کوہِ حرا کی چوٹی پر بنے غار میں جایا کرتے تھے جہاں وہ عبادت کرتے' روزے رکھتے اورغریبوں کو خیرات دیا کرتے تھے۔ وہ عرب معاشرے کے بحران پر کافی کمبی مدت سے پریشان ومتفکر تھے۔ حالیہ عشروں میں ان کا قبیلہ قریش اردگرد واقع ملکوں میں تجارت کے ذریعے امیر ہو چکا تھا۔ مکہ ایک کامیاب ہوتا اورپنپتا ہوا تجارتی شہر بن چکا تھا تاہم دولت کے لیے جاری جارحانہ افراتفری میں کچھ پرانی قبائلی اقدار کھو چکی تھیں۔ اب قریش بدوی ضابطے کے تحت قبیلے کے کمزور ارکان کی دیکھ بھال کرنے کی بجائے قبیلے کے غریب خاندانوں کی قیمت پر دولت بنانے کی طرف ماکل تھے۔ مکہ اور پورے جزیرہ نما میں روحانی اضطراب بھی موجود تھا۔ پورے عرب میں قتل اور جوالی قتل کے ہلاکت انگیز چکر میں ایک قبیلہ دوسرے کے ساتھ لڑائی میں مصروف تھا۔اس صورتحال سے عرب کے بہت ہے اہل فکر لوگوں کو یوں محسوس ہوتا تھا کہ جیسے عرب کوئی کھوئی ہوئی نسل ہوں مہذب دنیا ہے ہمیشہ ہمیشہ کے لئے نکالے ہوئے ہول اور جنہیں خود خدانے ہی دھتکار دیا ہوا ہو۔ تاہم بیا حساس 17 ررمضان کی شب اس وقت تبدیل ہو گیا جب حفرت محمد ﷺ نے اپنے آپ کو ایک محیرالعقول حضوری کی وجہ سے بہت زیادہ قوت سے معمور پایا جواس وقت تک ان پر حاوی رہی جب تک انہوں نے ایک نے عربی صحفے کا پہلا لفظ اینے مبارک ہونوں پررواں نہیں یایا۔ شروع کے دوبرس تک تو حضرت محمد ﷺ آپنے تجربے کے حوالے سے خاموش ہی رہے۔ آپؑ پر تازہ وحیاں نازل تو ہوئیں مگر آپ ﷺ نے انہیں اپنی زوجہ محترمہ أم المومنین حفرت خدیجہ اور ان کے عیمائی کن ورقہ بن نوفل تک ہی محدود رکھا۔ ان دونوں کو یقین تھا کہ بیہ وحیاں خدا کی طرف سے نازل ہورہی ہیں تا ہم ایسا صرف 612ء ہی میں ہوا کہ حضرت محمیق نے تبلیغ کا آغاز کیا اور بندر تک لوگ ایمان لانے لگے جن میں شامل سے آپ تیک کے بچازاد بھائی حضرت علی ابن ابی طالب آپ تیک کے دوست حضرت ابو بکر اور طاقتور اُمیہ خاندان کے نوجوان تا جرحضرت عثان ابن عفان - آپ تیک جا ایمان لانے والوں میں سے بہت خاندان کے نوجوان تا جرحضرت عثان این عفان - آپ تیا بیان لانے والوں میں سے بہت کے دوست خریب خاندانوں سے تعلق رکھتے تھے۔ جبکہ دوسرے لوگ مکہ میں رونما ہونے والی اس نابرابری پرناخوش سے جے وہ عرب رونما ہونے والی اس نابرابری پرناخوش سے جے وہ عرب روح کے لیے اجنبی تصور کرتے تھے۔ حضرت محمد تھا تھی کا بیغام تو سادہ ساتھا:

آپ بیٹے نے اس بات پر زور دیا کہ فقط اپنی قسمت سنوارنا غلط ہے بلکہ دولت کو بائم اورایک ایسے معاشرے کو کلیق کرنا درست ہے جہال کمزوروں اور بے بس ولا چارلوگوں کے ساتھ احترام والا برتاؤ کیا جائے۔اگر قریش نے اپنے اطوار کو درست نہیں کیا تو ان کا معاشرہ تباہ ہو جائے گا (جیسا کہ ماضی میں دوسرے غیر منصفانہ معاشروں کے ساتھ ہوا تھا) کیونکہ وہ ستی کے بنیادی قوا نین کی خلاف ورزی کررہے ہیں۔

یہ تھیں اس نے صحفے کی تعلیمات 'جس کو قرآن کہا گیا۔اگلے اکیس برسوں میں قرآن حضرت محمد علی پرآیت بہآیت مورت بہورت نازل ہوتا رہا' اکثر کسی بحران کے حل کی صورت میں یا ایمان والوں کی مختصر برادری میں اجرنے والے سوالوں کے جواب میں۔ وی حضرت محمد علی یا ایمان والوں کی مختصر برادری میں اجرنے والے سوالوں کے جواب میں۔ وی حضرت محمد علی کے لیے ایک عجیب کیفیت ہوا کرتی تھیں' جو فرمایا کرتے تھے '' مجھے بھی ایک موصول نہیں ہوئی جب میں نے اپنی روح کو خود سے جدا ہوتے ہوئے نہیں ایک وی بھی ایک موصول نہیں ہوئی جب میں تو میہ تاثر الیا ہوتا تھا کہ آپ علی کے بدن پر محمد میں کیا ہوئے '' شروع کے دنوں میں تو میہ تاثر الیا ہوتا تھا کہ آپ علی کے بدن پر جھر جمری طاری ہو جاتی 'آپ علی اجنی آ وازیں اور صدا کیں سنا کرتے۔ زیادہ بوجھ کا احساس ہوتا یا آپ علی اجنی آ وازیں اور صدا کیں سنا کرتے۔

بیشتر ابتدائی ایمان لانے والوں نے قرآن کی بے انتہا تاثیر کی وجہ سے مذہب تبدیل کیا تھا، جو کہ ان کی عمیق ترین آرزوؤں سے ہم آ ہنگ تھا۔ اس نے عظیم فن کے سے انداز میں ان کی پہلے ہی سے قائم کی ہوئی دانش ورانہ آراء وتصورات کورد کر کے دماغ سے کہیں زیادہ گہری سطح پرمتاثر کرتے ہوئے ان کی زندگی کا اسلوب ہی سراسر تبدیل کر دیا تھا۔ ان میں سب سے زیادہ حمرت انگیز حضرت عمر مین خطاب کی تبدیل کی خدہب تھی، جو کہ پرانی بت

**∳41**∳

پری سے وابسة 'حضرت محمد علی کے پیغام کے جذباتی مخالف اور نئے مذہب کومٹا دینے کا تہیہ کئے ہوئے تھے۔ تاہم حضرت محمر میں مرتبہ ہی قرآن کے الفاظ اس کراس کی غیر معمولی بلاغت سے محور ہو گئے۔ جیسا کہ انہوں نے کہا تھا کہ قرآن کی زبان نے اس پیغام کے بارے میں ان کے تمام تحفظات کوختم کر دیا:'' جب میں نے قرآن سنا تو میرا دل زم ہو گیا اور میں رو دیا اور اسلام میرے اندر (قلب میں) داخل ہو گیا۔

نیا ندہب اسلام (اطاعت سلیم و رضا) کہلایا اور ایک مسلمان ایبا مرد یا عورت ہوتی تھی جس نے اللہ کے روبرو کامل اطاعت و فر ماں برداری اختیار کر لی ہواور اللہ کے اس مطالبے کو کمل طور پر شلیم کرلیا ہو کہ انسانوں کو ایک دوسرے کے ساتھ عدل وانصاف برابری اور ہدردی کے ساتھ پیش آ نا چاہیے۔ اس رویے کا اظہار عبادت (صلوق) کے رکوع وجود میں ہوتا تھا ، جو سلمانوں پر دن میں پانچ مرتبہ ادا کرنا فرض تھی ۔ پرانی قبائلی اظا قیات اجتا می نوعیت کی تھی عربوں نے بادشاہت کو تسلیم نہیں کیا تھا اور کسی غلام کی طرح زمین پر جھکنا ان کے لیے نفر سے کے قابل اور ناپیندیدہ تھا۔ تاہم رکوع وجود کو اس تکبر اور خود پرتی کا قلع قمع کرنے کے این فرت کی قابل اور ناپیندیدہ تھا۔ تاہم رکوع وجود کو اس تکبر اور خود پرتی کا قلع قمع کرنے کے این وضع کیا گیا تھا جو مکہ میں تیزی سے فروغ پا رہی تھی۔ نماز نے مسلمانوں کو اور ان کی کوئی حیثیت نہیں ہے۔ قرآن کی محکم تعلیمات پر پورا اتر نے کی غرض کہ خدا کے سامنے ان کی کوئی حیثیت نہیں ہے۔ قرآن کی محکم تعلیمات پر پورا اتر نے کی غرض سے مسلمانوں پر فرض تھا کہ وہ اپنی آ مدنی کو ایک با قاعدہ تناسب سے غریبوں کو زکو ق کی صورت میں دیں۔ وہ خود کو ان غریبوں کی مفلسی ومحرومی یاد دلانے کے لیے رمضان کے مہینے میں میں دیں۔ وہ خود کو ان غریبوں کی مفلسی ومحرومی یاد دلانے کے لیے رمضان کے مہینے میں روز ہے رکھا کرتے تھے جو اپنی مرضی سے جب چاہیں کھا پی نہیں سکتے تھے۔

چنانچہ معاشرتی انصاف (سوشل جسٹس) اسلام میں سب سے اہم نیکی تھی۔
مسلمانوں کو اولین فریضے اور ذمہ داری کے طور برحکم دیا گیا تھا کہ وہ عملی ہمدردی کے وصف
مسلمانوں کو اولین فریضے اور ذمہ داری کے طور برحکم دیا گیا تھا کہ وہ عملی ہمدردی کے وصف
میں فاسفیانہ تعلیمات سے زیادہ اہمیت کی حامل خصوصیت تھی۔ در حقیقت قرآن النہیاتی
قیاسات کی نفی کرتا ہے جسے وہ ''ظن' کہتا ہے یعنی ایسے ماورائے بیان معاملات کے بارے
میں خودساختہ با تیں جن کی کوئی شخص کی بھی طریقے سے حقیق و توثیق نہیں کرسکتا۔ ایسے نا قابل
میں خودساختہ با تیں جن کی کوئی شخص کی بھی طریقے سے حقیق و توثیق نہیں کرسکتا۔ ایسے نا قابل
میں خودساختہ باتیں جن کی کوئی شخص کی بھی طریقے سے حقیق و توثیق نہیں کرسکتا۔ ایسے نا قابل
میں خودساختہ باتیں جن کی کوئی گھنوں گیا تھا جبکہ'' جہاد'' کی اہمیت بہت زیادہ تھی یعنی اللہ
کے بتائے ہوئے طریقے کے مطابق زندگی گزارنے کی کوشش کرنا۔ مسلمانوں کے لئے اُمت

کی سیاسی اور ساجی فلاح و بہبود مذہبی قدروقیت کی حامل ہوتی تھی۔ اگر اُمت خوشحال ہوتی تھی۔ اگر اُمت خوشحال ہوتی تو بیاس امرکی علامت بھی جاتی کہ مسلمان اللہ کی رضا کے مطابق زندگی بسر کررہے ہیں اور ایک حقیق اسلامی امت میں زندگی بسر کرنے کا تجربہ جس میں الوہی ہستی کے حضور یہ وجودی اطاعت ظہور میں آتی ہے مسلمانوں کو مقدس ماورائیت عطا کرتا تھا۔ نیتجاً وہ اُمت کو درپیش کسی بقتمتی یا ذات سے ای طرح متاثر ہوتے جس طرح عیسائی کسی شخص کو بائبل کا تو ہین کسی بقتمتی یا ذات سے ای طرح متاثر ہوتے یا مقدس عناصر کی تو ہین کرتے دیچرکر۔

بیرمعاشرتی فکرمندی عظیم عالمی نداہب کی بصیرت کا ایک جو ہری حصہ رہی ہے جو كه اس عرصے كے دوران ميں وجود پذير ہوئے تھے جے تاريخ دال الكريمل عبد كہتے ہيں (700 ق-م ے 200 ق-م تک) جب جیا کہ ہم اے جانتے ہیں تہذیب (سویلائزیشن) اعترافی عقائد کے ہمراہ پروان چڑھی جنہوں نے انسانیت کوتر تی دینا جاری ركها لعني جين مين تاؤمت اور كنفوشس مت مندوستان مين مندومت اور بده مت مشرق وسطیٰ میں وحدانیت اور یورپ میں عقل پرتی۔ بیعقائد پرانی بت پرتی کی اصلاح کے نتیج میں رونما ہوئے تھے جو کہ ان زیادہ بڑے اور پیچیدہ معاشروں کے لئے ناکافی ہو گئی تھی جو اس وقت تشكيل يائے تھے جب لوگول نے اس ثقافتى كاوش كى اعانت كرنے والى تاجرانه معيشت وضع كر لى تقى \_ زياده برى رياستول ميں لوگوں كے آفاق بھى وسع ہو كئے اور برانے مسلك غیر موزوں ہو کررہ گئے ' یوں رفتہ رفتہ ا گیزئیل عہد کے عقیدے ایک دیوتا یا ماورائیت کی اعلیٰ ترین علامت میں مجتمع ہو گئے۔ کچھ عقیدے اپنے معاشرے کی بنیادی ناانصافی کی اصلاح کے لیے سامنے آئے تھے۔ تمام قبل از جدیدیت تہذیبیں اضافی زرعی پیداوار پر استوار تھیں ، جس کا انحصار کاشت کاروں کی محنت پرتھا' جواس اعلیٰ ثقافت سے بہرہ ورنہیں ہو سکتے تھے جو کہ صرف اشرافیہ کے لیے مخصوص تھی۔ اس سے نبردآ زما ہونے کے لیے نئے عقائد نے ہمدردی شفقت ، ترس اور رحمد لی پر زور دیا۔ عرب مبذب دنیا سے باہر تھا۔ اس کی بے لگام آب و ہوا کی وجہ ے عربوں کوتتریباً قحط کی حالت میں جینا پڑتا تھا' ایسا کوئی طریقه نہیں تھا کہ وہ اضافی زرعی پیداوار حاصل کر سکیس جو انہیں ساسانی فارس یا بازنطین کے برابر لاکھڑا کرے۔ تاہم جب قریش نے منڈی کی معیشت کوفروغ دینا شروع کیا تو ان کا تناظر تبدیل ہونے لگا۔ بہت ہے قریش پرانی بت پرتی ہی سے خوش تھے تاہم خدائے واحد کی پرمتش کا رجحان غالب آر ہاتھا اور جیا کہ ہم دکیر کیے ہیں مکہ میں اجرتی ہوئی نئ تہذیب کی نابرابری کے بارے میں بے

چینی پھیل رہی تھی۔ اب عرب اپ ایگزئیل عہد کے عقیدے کو ماننے کے لیے تیار تھے۔

تاہم اس سے مراد روایت سے ممل انکار نہیں تھا۔ ایگزئیل عہد کے تمام پیغیبروں
اور مصلحین نے اپنے اپنے نداہب کی بنیاد پرانی رسومات پر ہی رکھی تھی اور حضرت محمہ نے بھی
الیا ہی کیا۔ انہوں نے بیضرور نقاضا کیا کہوہ منات کات اور عزکی جیسے مقبولِ عام دیوتاؤں کو ان قبائلی
مسلک ترک کر دیں اور صرف اللہ کی عبادت کریں۔ قرآن مشرکوں کے دیوتاؤں کو ان قبائلی
مرداروں سے تشعیب دیتا ہے جن پر اپنے عوام کی ذمہ داری تھی کیونکہ وہ انہیں شفی بخش تحفظ
مہیا نہیں کر سکتے تھے۔ قرآن وصدانیت کے لیے کوئی فلسفیانہ دلائل پیش نہیں کرتا بلکہ اس کا
اسلوب تو عملی تھا اور ای طرح اس نے عملیت پندعر بوں کو متاثر کیا۔ قرآن کا دعویٰ تھا کہ
بہترین روایات اور قبائلی ضابطوں کو برباد کر ڈالا تھا۔ مستقبل خدا نے واحداور ایک متحدہ اُمت
کا تھا جس میں انصاف اور برابری کی تحمرانی ہونی تھی۔
کا تھا جس میں انصاف اور برابری کی تحمرانی ہونی تھی۔

انقلابی انداز میں قرآن نے اس امر پرزوردیا کہ اس کا پیغام تو بس ان سچائیوں کو 
"یاد دلانے والا" ہے جنہیں ہر شخص جانا سکھے۔ یہ وہی اولین عقیدہ ہے جس کی تبلغ ماضی کے پیغیر ساری انسانیت کوکر کچکے تھے۔ خدانے انسانوں کواس طریقے سے ناواقف نہیں رہنے دیا تھا جس کے مطابق انہیں جینا چاہیے یعنی اس نے زمین پرموجود ہرقوم کے لیے پیغیر بھیجے تھے۔ اسلامی روایت نے بعد میں شلیم کرنا تھا کہ ایسے ایک لاکھ چوہیں ہزار پیغیر بھیجے گئے تھے وہ سب اپنے اپ لوگوں کے لئے الوہی صحفہ لائے تھے۔ ہوسکتا ہے انہوں نے خدا کے منہ کسچائیاں مختلف انداز سے بیان کی ہوں تا ہم پیغام جو ہری طور پرایک ہی رہا تھا۔ اب ترکار خدانے قریش پر بھی ایک پیغیر اور ایک صحفہ نازل فرما دیا تھا۔ قرآن مستقل طور پر واضح کرنے یا کوئی نیا عقیدہ شروع کرنے نہیں آئے تھے۔ آپ بھی کا پیغام جسیا ہی تھا۔ کرنے یا کوئی نیا عقیدہ شروع کرنے نہیں آئے تھے۔ آپ بھی کا پیغام جسیا ہی تھا۔ خرآن صرف انہیں پیغیروں کاؤڈ کر کرتا ہے جن کوعرب جانتے تھے۔ قرآن اس امر پر بھر پور فرآن صرف انہیں پیغیروں کاؤ کر کرتا ہے جن کوعرب جانتے تھے۔ قرآن اس امر پر بھر پور فراد دیتا ہے کہ ''عقیدے کے معاملے میں کوئی جرنہیں ہوگا' کے اور مسلمانوں کو یہود یوں نور دیتا ہے کہ ''عقیدے کے معاملے میں کوئی جرنہیں ہوگا' کے اور مسلمانوں کو یہود یوں اور عیسائیوں کے عقائد کا احترام کرنے کا تھم ویتا ہے جنہیں قرآن ''اہل الگاب'' کہتا ہے پی ایک اصطلاح ہے جس کا ترجمہ عموی طور پر '' کتاب والے لوگ'' کیا جاتا ہے تا ہم اس کا ایک ایک اصطلاح ہے جس کا ترجمہ عموی طور پر '' کتاب والے لوگ'' کیا جاتا ہے تا ہم اس کا ایک ایک ایک اصطلاح ہے جس کا ترجمہ عموی طور پر '' کتاب والے لوگ'' کیا جاتا ہے تا ہم اس کا

**444** 

ورست ترجمه ہے:"سابقه وحی کے حامل لوگ":

سابقہ وی کے ماننے والوں سے بحث و تکرار مت کرو بلکہ ان کے ساتھ زی سے بات کرو سے تاوقتیکہ وہ برائی کی طرف مائل نہ ہوں۔۔ اور کہو:''ہم بھی ای پر ایمان رکھتے ہیں جو کہ او پر سے نازل کیا گیا ہے ای طرح جس طرح کہ تمہیں اس سے سرفراز کیا گیا ہے کیونکہ ہمارا اور تم سب ای کی اطاعت کرتے ہیں'' کھے۔

جدیدیت سے پہلے کے معاشرے میں سلسل بہت اہم ہوتا تھا۔ حضرت محمد نے ماضی سے یا دوسری ندہبی برادر بول سے متشدد اندانقطاع نہیں کیا تھا۔ آ ب اللہ تو خواہش مند سے کہ نئے صحیفے کی جڑیں عرب کی روحانی سرز مین میں ہوں۔

البذا حضرت میم علی علی عبادت کوادا کرنا جاری رکھا۔ کعبہ مکہ کے وسط میں ایک محصلی شکل کی عمارت ہے جوعرب میں سب سے زیادہ اہمیت والا عبادت کا مرکز تھا۔ حضرت محمد علی کے زمانے میں بھی وہ بہت قدیم تھا اور گو کہ اس سے وابستہ مسلک کا اصل مفہوم فراموش کیا جا چکا تھا تاہم عرب اب بھی اس سے بہت محبت کرتے تھے اور سارے جزیرہ نما سے ہر سال وہاں تج ادا کرنے کے لیے جمع ہوا کرتے تھے۔ جیسے زمین سورج کے گردگھوتی ہے ویسے ہی وہ سات مرتبہ اس کے گردگھو متے تھے وہ کعبہ کی دیوار میں نصب اس مقام کو جنت سے ملانے والے جراسود کو چو متے تھے۔ بیعبادت (عمرہ) کمی بھی وقت ادا کی جا متی تھی تاہم جج کے دوران میں وہ صفا اور مردئ کے درمیان سی کرتے تھے۔ پھر وہ مزدلفہ مضافات میں عرفات کے میدان میں جاتے وہاں وہ شب بیداری کرتے تھے پھر وہ مزدلفہ میں جاتے منی میں جاتے میں عباوت کے آخری دن عیرالفنی کووہ کی جانور کی قربانی دیتے۔

کعبہ کے مسلک میں برادری کا آ درش مرکزیت رکھتا تھا۔ مکہ اور اس کے قرب و جو ارک کے ملک میں برادری کا آ درش مرکزیت رکھتا تھا۔ مکہ اور اس کے قرب و جوار کے علاقے میں تشدد منع تھا۔ یہ قریش کی تجارتی کا میابی کا ایک کلیدی عال تھا کیونکہ اس نے عربوں کو وہاں بدلے کی جنگوں کے خوف کے بغیر تجارت کرنے کا اہل بنا دیا تھا۔ ج کے دوران میں زائرین کے لیے اسلحہ رکھنے بحث و تکرار کرنے شکار کرنے دی کہ کسی کیڑے کو مارنے اور جرح کرنے پر بھی پابندی ہوتی تھی۔ یہ سب چیزیں حصرت محمد بھا کے امت کے مثالیے (آئیڈیل) سے موافقت رکھتی تھیں اور وہ خود بھی اس زیارت گاہ سے عقیدت رکھتے

**445**}

تھے۔ آپ ﷺ اکثر عمرہ ادا کرتے اور کعبہ میں قرآن کی تلاوت کرنے کو پہند فرماتے تھے۔
باضابطہ طور پر بیزیارت گاہ دیوتا جبل سے منسوب تھی اور وہاں کعبہ کے اردگر دیمن سوساٹھ بت
رکھے گئے تھے' شاید سال کے دنوں کی تر جمانی کرتے ہوئے۔ تاہم حضرت محمد ﷺ کے زمانے
تک ایسا لگتا ہے کہ کعبہ خدائے بزرگ و برتر''اللہ'' کی عبادت گاہ کے طور پر قابل احرّام ہو گیا
تھا اور وہ اس فروغ پاتے ہوئے ادراک کی علامت تھی کہ اللہ اس خدا جبیا ہے جس کی پر ستش
وہ وصدا نیت پرست عرب کرتے تھے جو بازنطینی سلطنت کی سرحدوں کے قریب رہنے والے
شالی قبیلوں سے تعلق رکھتے تھے اور عیسائی ہو چکے تھے لیکن مشرکیین کے ہمراہ جج ادا کرتے
تھے۔ حضرت محمد ﷺ نے اپنے مشن کے ابتدائی زمانے میں کعبہ کے ساتھ مشرکانہ انسلاک سے
منہ موڑتے ہوئے مسلمانوں کو اہل الکتاب کے مقدس شہر کی طرف منہ کر کے صلوٰ ق ادا کرنے
منہ موڑتے ہوئے مسلمانوں کو وحدا نیت پرست خاندان میں شامل کرنے کی آپ ﷺ کی

حضرت محمد الله المحمد الله المحمد الله المحمد الله المحمد المحمد

**∮46**∳

اییا شخص کتنی مدت ان جیسے فانی انسانوں کی حکمرانی قبول کرے گا جس کا دعویٰ ہو کہ اے اللہ کی طرف ہے احکامات موصول ہوتے ہیں۔

تعلقات سخت ٹوٹ کچوٹ کا شکار ہو گئے تھے۔ ابوجہل نے حضرت محمد علیہ اور ان کے رفقاء کا ہائرکاٹ کر دیا۔

چنانچہ حضرت جمہ ﷺ یڑب کے سرداروں کے ایک وفد سے ملاقات کرنے پر آمادہ ہوگئے۔ یڑب مکہ سے قریباً دوسو بچاس میل دوری پر واقع ایک زرگ شہر تھا۔ کافی تعداد میں بدوقبیلوں نے بدوی طرز زندگی کو خیر باد کہہ کر اس شہر میں رہائش اختیار کر کی تھی تاہم صحراؤں میں صدیوں سے لڑی جانے والی جنگوں کے بعد باہمی طور پر امن وامان کے ساتھ رہائش رکھنا مامکن تھا۔ اس شہر کی ساری آبادی پر ایک کے بعد ایک جاگیرواروں کا کڑا تسلط رہا تھا۔ ان قبیلوں میں سے بچھ قبیلوں نے بہودیت قبول کر لی تھی یا وہ بہودی النسل سے ای ای پیژب کی اور میں سے بچھ قبیلوں نے بہودیت قبول کر لی تھی یا وہ بہودی النسل سے ای بیرادری کے کولاگ وحدانیت کے تصور سے مانوس سے ۔ اہل بیڑب شرک کے شاخے میں جگڑے ہوئے اللہ منہیں سے اور ایک ایسے ختو تھید ہے کی تلاش میں سے جس کے تحت وہ سب ایک برادری کے طور پر مل جل کررہ پائیں سے موگا تھا اور انہوں نے مسلمانوں کے ساتھ ایک معاہدہ کیا تھا اہل بیٹر بکا وفد مشرف بہ اسلام ہوگیا تھا اور انہوں نے مسلمانوں کے ساتھ ایک معاہدہ کیا تھا امداد کریں گے ۔ آخر کار 262ء میں مسلمان خاندانوں نے ایک ایک کر کے بیڑب کی طرف امداد کریں گے ۔ آخر کار 262ء میں مسلمان خاندانوں نے ایک ایک کر کے بیڑب کی طرف ہوت کی ۔ حضرت می میں وفات پاگیا تھا' حضرت ابو بکڑ کے ساتھ ہوت کی ہوت کی ۔ حضرت ابو بکڑ کے ساتھ ایک بیل بی تھی گئی تھی لیکن آپ شیک اس سے بال بال بی نگلے ۔ آخر سے بال بال بی تھی۔

ہجرت کو اسلامی من کا نقطہ آ غاز قرار دیا گیا کیونکہ ای مرحلے کے بعد حضرت محمظی قرآنی مثالئے (آئیڈیل) کو مکمل طور پر نافذ کرنے کے قابل ہوئے تھے اور اسلام تاریخ میں ایک اہم عال کی حیثیت اختیار کر گیا تھا۔ ہجرت ایک انقلا بی اقدام تھی۔ ہجرت محض مقام کی تبدیلی ہی نہیں تھی۔ اسلام کی آمد سے پہلے عرب میں قبیلہ ایک مقدس مقام کا حامل ہوتا تھا۔ این ہم نسل رشتہ داروں سے منہ موڑنا اور کسی دوسرے کے ساتھ رشتہ قائم کر لینا بھی نہیں گیا تھا۔ اس عمل کو بنیادی طور پر تو بین آمیز سمجھا جاتا تھا اور قریش بھی تعلق توڑنے کے اس عمل کو برداشت نہیں کر سکتے تھے۔ انہوں نے پیرب سے امت کو ب

#### **∉47**}

دخل کروانے کا عہد کرلیا۔ حضرت محمد ﷺ قبائلی گروہوں کے ایک ایسے اتحاد کے سربراہ بن چکے تھے جوخون یانسل کی بنیاد پرنہیں بلکہ مشتر کہ نظریے کی بنیاد پروجود میں آیا تھا۔ یہ ایک ایسا امر تھا جوعرب معاشرے میں تحیرانگیز تھا۔ قرآن کے دین کو قبول کرنے کے لئے کسی پر جرنہیں کیا گیا تھا۔ اس غیر معمول' تعبیلہ اعظم'' کی خبریں ہر طرف پھیل گئیں اور یوں تو یہ اس کا آغاز ہی تھا تا ہم کسی کو بھی یہ خیال نہیں تھا کہ اس کے پاس بقا کا کوئی موقع ہے اور یہ اتنا اثر انگیز ثابت ہوگا کہ ہجرت کے مرف دس سال بعد ہی 632ء میں حضرت محمد ﷺ کے وصال فرمانے ثابت ہوگا کہ بہرت میں امن قائم کردےگا۔

یشرب کو بعد میں مدینہ (بمعنی شہر) کے نام سے مشہور ہونا تھا'اس کی وجہ بیتی کہ وہ کامل اسلامی معاشرے کا ایک نمونہ بن گیا تھا۔ جب حضرت محمد بیلی معاشرے کا ایک نمونہ بن گیا تھا۔ جب حضرت محمد بیلی معاشرے کا ایک نمونہ بن گیا تھا۔ جب حضرت محمد بیلی میں وہوکت سے بیاناز ایک ممارت تھی جو اسلام کی اولین سادہ کی متر جمانی کرتی تھی۔ کٹڑی کے شہیر وں سے حیت تیار کی گئی تھی' ایک پھر قبلہ نما کے طور پر نصب تھا جبکہ حضرت محمد بیل جہاں تک درخت کے سے پر تشریف رکھ کر تبلیغ فر مایا کرتے تھے۔ متقبل کی تمام معجد بیل جہاں تک ممکن ہو' اس نمونے کے مطابق تعمیر ہونا تھیں۔ اس مجد کا ایک صن بھی تھا' جس میں اکتھے ہو کر مسلمان محمد نے ذبری معاشرتی سای اور عکری معاشلت و مسائل پر گفتگو کیا کرتے تھے۔ جرچ امت کے برعکس'جو و دنیاوی سرگرمیوں سے الگ تھلگ ہوتا ہے اور فقط عبادت کے لئے ہی مخصوص محمد اور ان کی از واج مطہرات ای صحن کے گرد ہے ہوئے جروں میں رہا کرتے تھے۔ چرچ ہوتا ہے کہ برعکس'جو و دنیاوی سرگرمیوں سے الگ تھلگ ہوتا ہے اور فقط عبادت کے دائر سے میں ہوتا ہے محبد میں ہرسرگرمی کا انعقاد ہوا کرتا تھا۔ قرآنی تصور کے مطابق دین و دنیا میں کوئی تھر تی نہیں ہوتا ہے اور فقط عبادت کے دائر سے میں لئا بہاتا تھا۔ تو حد مقصد تھی یعنی پوری حیات کا ایک متحد برادری میں ڈھل جانا' جو کہ مسلمانوں کو خدائے واحد کی قربت عطا کرے گ

حفزت محمد ﷺ کی کثیر از واجی پر مغرب میں کافی نکتہ چینی کی گئی ہے تاہم مکہ میں محفرت محمد ﷺ نے صرف ایک ہی شادی کی تھی جو کہ حضرت خدیجہ ؓ سے ہوئی تھی حالا نکہ عرب میں کثیر از واجی کا عام رواج تھا۔ حضرت خدیجہ ؓ آپ ﷺ سے عمر میں کافی بوی تھیں۔ آپ ؓ کے بطن سے چھاولا دیں ہوئیں جن میں سے صرف جار بیٹیاں زندہ رہیں۔ چونکہ آپ ﷺ نے ایک قبیلہ اعظم تشکیل دیا تھا اس لئے آپ ﷺ نے اپنے چند قریبی دوستوں کے ہاں

شادیاں کیں جس کا مقصدان کے ساتھ ایک مضبوط رشتہ قائم کرنا تھا۔ آپ ﷺ کونی از واج میں سے حضرت ابو بکڑ کی بیٹی حضرت عائشہ بہت عزیز تھیں۔ آپ ﷺ نے حضرت عمر بن خطابٌ کی بٹی حضرت حفصہ سے بھی شادی کی۔ آپ این نے اپنی دو بیٹیوں کی شادیاں حضرت عثمان "ابن عفان اور حضرت علی ابن طالبؓ ہے کی تھیں۔ آپ ﷺ کی زیادہ تر ازواج مطہرات عمر میں آ پ سے بڑی تھیں جو کہ یا تو کسی ولی کے بغیر تھیں یا ان قبیلوں کے سرداروں کی عزیز تھیں جنہوں نے امت سے اتحاد کر لیا تھا۔ان میں ہے کسی کے بطن سے اولا دنہیں ہوئی۔ حضرت محمد ﷺ گھر کے روز مرہ کے جیموٹے موٹے کام اپنے ہاتھوں سے کرتے سے آپ ﷺ اپنے کپڑوں کوخود پیوندلگالیا کرتے تھے اور اپنی ازواج کی رفاقت کے متمنی رہے تھے۔آپ میں جنگی مہمات پران میں ہے کی ایک کوساتھ لے جاتے تھے اور ان سے مشورہ لیا کرتے تھے اور ان کی آ راء کو شجیدگی ہے قبول کرتے تھے۔ایک موقع پرآپ ﷺ کی سب سے زیادہ ذہین زوجہ حضرت اُم سلمیؓ نے ایک بغاوت سے بچنے میں مدد کی تھی۔ قر آن مرداور عورتوں کو یکساں حقوق اور فرائف کے ساتھ اللہ کے سامنے برابر قرار ویتا ہے۔ قرآن نے کثیراز واجی کی بھی اجازت دی ہے۔ ایک وقت ایسا آیا کہ مکہ والوں کے خلاف جنگیں لڑنے کی وجہ ہے مسلمان شہید ہور ہے تھے اور عور تیں کسی حفاظت کرنے والے مے محروم ہورہی تھیں تب مردوں کو جارعورتوں سے شادی کرنے کی اجازت دے دی گئی تھی بشرطیکہ وہ سب بیویوں کے ساتھ برابری کا سلوک کریں اور ایک بیوی پر دوسری کوتر جیح بالکل نهیں دی**وئے م**دینه میں اولین امت کی خواتین عوامی زندگی میں کممل طور پر حصه لیا کرتی تھیں اور ان میں سے کچھ نے تو عرب روایات کے مطابق مردوں کے شانہ بٹنا نہ جنگوں میں حصہ لیا۔ قرآن میں حضرت نوخ اور حضرت مویٰ می کے قصص بائبل سے مختلف ہیں۔ جب مبجد میں ان قصص والی سورتوں کی تلاوت کی جاتی تو کچھے یہودی نداق اڑایا کرتے تھے۔ تین برے یہودی قبیلوں نے حضرت محمر ﷺ کی فوقیت کا برا منایا' انہوں نے آپﷺ کی وہاں آمد ہے پہلے ہی ایک مضبوط بلاک بنالیا تھا اور اب انہیں کمتری کا احساس ہو رہا تھا اور وہ آپ

ﷺ سے چھکارہ پانا چاہتے تھے۔ تاہم چند مچھوٹے قبیلوں کے یہودیوں کا رویہ آپﷺ کے ساتھ دوستانہ تھا اور انہوں نے یہودی صحیفوں کے حوالے ہے آپﷺ کے ساتھ تبادلہ خیالات کیا۔ آپﷺ یہ ت کر خاص طور پرخوش ہوئے کہ کتاب بیدائش میں مذکور ہے کہ حضرت ابراہیم کے حضرت ہاجرہ ہ

**€49**}

کے بطن سے دو بیٹے تھے: حضرت اسحاق اور حضرت اسلحیل حضرت ابراہیم اکو مجبور کیا گیا کہ وہ محدور کیا گیا کہ وہ محزت ہاجر اور حضرت اسلحیل کو ایک صحرا میں چھوڑ دیں تاہم خدانے انہیں بچالیا اور وعدہ کیا کہ حضرت اسلحیل بھی ایک عظیم قوم کیعنی عربوں کے باپ ہوں گے۔ مقامی روایت کے مطابق حضرت ابراہیم وہاں ان کے مطابق حضرت ہاجرہ اور حضرت اسلحیل مکہ میں آباد ہوگئے تھے حضرت ابراہیم وہاں ان سے ملے اور انہوں نے حضرت اسلحیل کے ساتھ کعبہ کو دوبارہ تعمیر کیا (جے اصل میں حضرت آدم نے تعمیر کیا (جے اصل میں حضرت آدم نے تعمیر کیا تھا مگر جوٹوٹ بھوٹ کا شکار ہو کر منہدم ہوگیا تھا)

624ء تک میہ واضح ہو چکا تھا کہ مدینہ کے زیادہ تر یہودی حفرت محر ﷺ سے مصالحت نہیں کریں گے۔

جنوری 624ء میں آپ ﷺ نے ایک ایسا اقدام کیا جو آپ ﷺ کے انتہائی تخلیق اشاروں میں سے ایک ہے۔ صلوٰۃ کے دوران آپ ﷺ نے جماعت سے فرمایا کہ بروشلم کی سمت رخ کرنے کی بجائے مکہ کی طرف رُخ کر کے نماز اداکریں۔ قبلہ کی بیہ تبدیلی آزادی کا ایک اعلامیتی ۔ بروشلم سے کعبہ کی طرف رُخ کر کے نماز اداکریں۔ قبلہ کی بیہ تبدیلی آزادی کا ایک اعلامیتی ۔ بروشلم سے کعبہ کی طرف رُخ طور پر اظہار کیا کہ وہ حضرت ابراہیم کی خالص وحدانیت کی مرف رخ کررہے ہیں جو کہ توریت یا انجیل سے بھی پہلے نیز خدائے واحد کے ذہب کے طرف رخ کررہے ہیں جو کہ توریت یا انجیل سے بھی پہلے موجود تھی۔ مسلمانوں کو صرف خدائے واحد کی ہدایت برعمل کرنا تھا۔ اللہ کے سوائے انبانوں کے بنائے ہوئے کسی نظام یا کسی مروجہ ندہب کے سامنے جھکنا شرک تھا۔

بے شک جہاں تک ان لوگوں کا تعلق ہے جنہوں نے اپنے عقیدے کی وحدت کو توڑ دیا ہے اور فرقوں میں بٹ گئے ہیں۔ آپ کا ان سے کوئی سروکار نہیں ہے۔ کہہ دیجئے ''دیکھو میرے مالک نے مجھے ایک سیخ عقیدے کے ذریعے صراط متنقیم کی طرف رہنمائی دی ہے ۔ ایک سیخ عقیدے کے ذریعے صراط متنقیم کی طرف رہنمائی دی ہے ۔ ابراہیم کی طرح' جنہوں نے ہر باطل کو رد کر دیا تھا اور جوان لوگوں میں سے نہیں تھے جنہوں نے اللہ کے علاوہ کی اور کو معبود بنالیا تھا۔'' کہہ دیجئے: ''دیکھؤ میری نماز اور میری عبادت کے (تمام) طریقے اور میرا جینا اور مرنا صرف خدائے واحد کے لئے ہے۔''کا طریقے اور میرا جینا اور مربا صرف خدائے واحد کے لئے ہے۔''کا جہتے تہر ہمکے کرکے قبلہ کی تبدیلی کو تمام عرب مسلمانوں نے بہند کیا' خاص طور پر مکہ سے بجرت کرکے قبلہ کی تبدیلی کو تمام عرب مسلمانوں نے بہند کیا' خاص طور پر مکہ سے بجرت کرکے

#### **€50**}

آنے والوں نے تو اس کو بہت پیند کیا۔اب مسلمان ان یہودیوں اور عیسائیوں کی پیروی نہیں کریں گے جو ان کی آرزوؤں کا مذاق اڑاتے تھے بلکہ اللہ کی طرف جانے والے اپنے سید سے رائے پرچلیں گے۔

دوسری اہم پیش رفت قبلہ کی تبدیلی کے فوری بعد عمل میں آئی۔ حضرت محمہ سینی اور کہ سے مہاجرین کے پاس مدینہ میں روزی کمانے کا کوئی ذریعہ نہیں تھا' وہاں ان کے کاشت کرنے کے لئے کافی زمین نہیں تھی' بہرصورت وہ کاشت کار نہیں بلکہ تاجر اور کاروباری تھے۔ 624ء میں غزوہ بدر ہوا' جس میں مسلمانوں نے مکہ والوں کو شکست فاش سے دو چار کیا۔ اگر چہ مکہ والوں کو تعداد کے لحاظ سے برتری حاصل تھی تاہم ہر قبیلہ الگ الگ اپنے سردار کی ممان میں لڑرہا تھا۔ دوسری طرف حضرت محمہ بیٹے کے سیابی خوب تربیت یافتہ تھے اور صرف آپ بیٹے کی ہی کمان میں لڑرہے تھے۔ مکہ والوں کی اس شکست نے بروقبیلوں کو متاثر کیا اور وہ طاقتور قریش کی ذات سے بہت لطف اندوز ہوئے۔

پھر وہاں امت کے مابوی بھرے ایام رونما ہوئے۔ مدینہ میں حضرت محمہ اللہ کو کہتے مشرکین کی عداوت کا سامنا تھا جونو وارد مسلمانوں کے اقتدار کو نہیں مانے سے اور انہوں نے مسلمانوں کو شہرے نکا لئے کا تہیہ کیا ہوا تھا۔ اس کے علاوہ آپ اللہ کو کہ ہے بھی نمٹنا تھا اب جہاں ابوسفیان آپ ہے کے خلاف مہم چلا رہا تھا اور مدینہ کے مسلمانوں پر دومر تبہ ہملہ آور ہو چکا تھا۔ اس کا مقصد نہ صرف امت کو جنگ میں شکست دینا تھا بلکہ وہ تمام مسلمانوں کو ہی نیست و نابود کر دینا چاہتا تھا۔ صحرا کی سفاک اقدار کا مطلب تھا کہ جنگ میں ادھور نیست و نابود کر دینا چاہتا تھا۔ صحرا کی سفاک اقدار کا مطلب تھا کہ جنگ میں ادھور نیست و نابود کر دیگا۔ اس لئے امت کو کمل تباہی کا خطرہ ورپیش تھا۔ 625ء میں امت کو احد نیست و نابود کر دےگا۔ اس لئے امت کو کمل تباہی کا خطرہ ورپیش تھا۔ 625ء میں امت کو احد کی جنگ میں شکست اٹھانا پڑی تا ہم دوبرس بعد مسلمانوں نے جنگ خندق میں مشرکین کو بری طرح شکست دی۔ اس جنگ کو جنگ خندق اس لیے کہتے ہیں کوئکہ مدینہ کی حفاظت کے لئے طرح شکست دی۔ اس جنگ کو جنگ خندق کھدوا دی تھی۔ قریش تعداد میں مسلمانوں سے حضرت محمد ہے نہوں نے تو اس کے بارے میں بھی سنا بھی نہیں بہت زیادہ تھے یعنی تین ہزار مسلمانوں کے مقابلے میں مشرکین کی تعداد میں برارتھی۔ لیکن وہ اس نی جنگی چال سے چکرا کر رہ گئے تھے۔ انہوں نے تو اس کے بارے میں بھی سنا بھی نہیں اس نی جنگی چال سے چکرا کر رہ گئے تھے۔ انہوں نے تو اس کے بارے میں بھی سنا بھی نہیں نے تعداد میں برتر قریش پر حضرت محمد ہے کے ساتھیوں کا ستارہ بام عروج پر ہے اور قریش کا صورج گہنا رہا تھی تھیں کہ حضرت محمد ہے کہ ساتھیوں کا ستارہ بام عروج پر ہے اور قریش کا صورج گہنا رہا

#### **∮51**}

ہے۔ صاف ظاہر تھا کہ وہ جن دیوتاؤں کی پوجا کرتے تھے وہ ان کی مدنہیں کررہے تھے۔

بہت سے قبیلے امت سے اتحاد کرنے کے خواہاں تھے اور حضرت محمد ﷺ نے ایک طاقتور قبائلی

کفیڈریش تشکیل دینا شروع کر دی تھا جس کے رکن ایک دوسرے پر حملہ نہ کرنے اور دشمن

کے خلاف مل کرلڑنے کا حلف اٹھاتے تھے۔ پچھ مکہ والے بھی الگ ہو کر مدینہ کو بجرت کرنا

شروع ہو گئے۔ آخر کار حضرت محمد ﷺ پانچ سال تک شدید خطرات کا سامنا کرنے کے بعد
مطمئن ہوئے کہ اب امت کی بقا کو کوئی خدشہ لاحق نہیں ہے۔

مدید میں مسلمانوں کی اس کامیابی سے سب نیادہ یہودی قبیلے بوقیقے 'بونفیر اور بنوقر بیضہ متاثر ہوئے جنہوں نے حفرت محمیقے کو تباہ کرنے کا تہید کر رکھا تھا۔ (نعوذ باللہ) انہوں نے مکہ والوں کے ساتھ اتحاد قائم کررکھے تھے۔ ان کے پاس طاقور افواج تھیں اور وہ واضح طور پر مسلمانوں کے لئے خطرے کا باعث تھے کیونکہ ان کا علاقہ ایسا تھا کہ وہ مکہ والوں کی فوج کے ساتھ ل کر آ سافی سے مدینہ کا محاصرہ کر سکتے تھے یا عقب سے امت پر جملہ آ ور ہو سکتے تھے۔ جب 625ء میں بنوقیق نے حفرت محمیق کے خلاف ایک ناکام بغاوت کی تو آئیس عرب روایات کے مطابق مدینہ سے باہر نکال دیا گیا۔ حفرت محمیق نے نونفیر کے ساتھ مصالحت کی کوشیں کیں اور ان کے ساتھ ایک خصوصی معاہدہ کیا تاہم جب آئیس بتا چلا کہ وہ آ بادی خیر میں جا بسے اور شالی عرب کے قبائل میں ابوسفیان کی جمایت پیدا کرنے کے لئے آ بادی خیر میں جا بسے اور شالی عرب کے قبائل میں ابوسفیان کی جمایت پیدا کرنے کے لئے کام کرنے لئے۔ بنوفشیر مدینہ سے باہر زیادہ خطرناک ثابت ہوئے پس جب بنوقر بضہ نے کام کرنے لئے۔ بنوفشیر مدینہ سے باہر زیادہ خطرناک ثابت ہوئے پس جب بنوقر بضہ نے کام کرنے لئے۔ بنوفشیر مدینہ سے باہر زیادہ خطرناک ثابت ہوئے پس جب بنوقر بضہ نے کام کرنے لئے۔ بنوفشیر مدینہ سے باہر زیادہ خطرناک ثابت ہوئے پس جب بنوقر بضہ نے کام کرنے لئے۔ بنوفشیر مدینہ سے باہر زیادہ خطرناک ثابت ہوئے پس جب بنوقر بضہ نے کوئی رعابت نہیں دی۔

مسلمان نیست و نابود ہونے سے بال بال بچے تھے اور اگر حضرت محمیہ بینی بنو قریضہ کو فقط جلاوطن کر دیتے تو وہ خیبر میں یہودی مخالفت کو ابھارتے اور امت پر ایک اور جنگ مسلط کر دیتے۔ ساتویں صدی کے عرب میں کسی عرب سے بنو قریضہ جیسے غداروں کے ساتھ رحم دلی کی تو قع نہیں کی جاتی تھی۔ اس سخت گیری کا فائدہ یہ ہوا کہ خیبر والوں کو کڑا پینام ملا اور مدینہ میں موجود و شمن مشرکین پر دباؤ قائم ہوا کیونکہ مشرکوں کے سردار باغی یہودیوں کے مدینہ میں موجود و شمن مشرکین پر دباؤ قائم ہوا کیونکہ مشرکوں کے سردار باغی یہودیوں کے اتحادی رہے تھے۔ وہ ایک زندگی اور موت کی جدوجہدتھی اور ہر شخص کو بتا تھا کہ سب کچھ داؤپر انگا ہوا ہے۔ حضرت محمد بیاتھا کہ سب کچھ داؤپر انگا ہوا ہے۔ حضرت محمد بیاتھا کی کاوشوں کا رخ عمومی طور پر یہودیوں کے خلاف معاندانہ نہیں تھا

بلکہ صرف تین باغی قبیلے ہی ان کا نشانہ تھے۔ قرآن یہودی پنیمبروں کا احترام کرتا ہے اور مسلمانوں پر زور دیتا ہے کہ اہل کتاب کی عزت و تکریم کی جائے۔ آپ ﷺ نے یہودیوں کے جھوئے گروپوں کو مدینہ میں بسنے کی اجازت دی ہوئی تھی اور بعدازاں اسلامی سلطنوں میں یہودی بھی عیسائیوں کی طرح مکمل فرہبی آزادی کے ساتھ رہے ۔ سامی وشمنی تو عیسائی لعنت ہے۔ مسلمانوں میں یہودیوں سے نفرت صرف اس وقت پیداہوئی جب 1948ء میں اسرائیل کی ریاست وجود میں آئی اور عرب فلسطین سے ہاتھ دھو بیٹھے۔

بنو قریضہ کے خلاف سخت گیری کو حضرت محمظ جتنا جلد ممکن ہوختم کرنا جائے تھے۔قرآن درس دیتا ہے کہ جنگ ایک ایسی المناک صورتحال ہے کہ سلمانوں کوامن کی بحالی کے لئے اپنی پوری قویت استعال کرنی چاہیے اور جینے مختصر وقت میں ممکن ہومعمول کی صورت حال کو بحال کرنا چاہیے۔ دوسری طرف حقیقت بیتھی کہ تشدد اور جارحیت عرب معاشرے کے خمیر میں شامل تھی اور امت کو اپنے انداز ہے امن کے لئے لڑنا تھا۔ حضرت محمر ﷺ جزیرہ نما میں جس قتم کی بردی ساجی تبدیلی کو لانے کی کوششیں کررہے تھے ویسی تبدیلی کوخون بہائے بغیر شاذ و نا در ہی لایا جا سکتا ہے۔ تاہم جنگ خندق کے بعد جب حضرت محمر ﷺ نے مکہ والوں کو نیچا دکھا دیا اور مدینہ میں موجود عداوتوں کو دبا دیا تو آپ ﷺ نے محسوں کیا کہ اب جہاد کوترک کرنے اورامن کی جدوجہد کوشروع کرنے کا وقت آ گیا ہے۔ مارچ 628ء میں آپﷺ نے جھڑے کوختم کرنے کے لئے ایک جرأت مندانہ پیش قدمی کے تتلسل کی شروعات کی۔ آپ ﷺ نے اعلان کیا کہ آپﷺ جج ادا کرنے کے لئے مکہ جائیں گے اور اس سفر میں اپنے ساتھ جانے کے لئے رضا کاروں کوطلب کیا۔ چونکہ حج کرنے والوں کے ہتھیار اٹھانے پر یا بندی تھی اس لئے بیٹمل مسلمانوں کے لئے شیر کے غار میں داخل ہونے کے مترادف ہوتا اور انہیں سفاک اور معاند قریش کے رحم و کرم پر چھوڑ دیتا۔اس خطرے کی حقیقت کو جانتے ہوئے بھی ایک ہزارمسلمان حضرت محمدﷺ کے ساتھ مکہ جانے پر رضامند ہو گئے۔ انہوں نے مج کے روایق سفید لباس (احرام) میں سفر کا آغاز کیا۔ اگر قریش عربوں کو کعبہ تک پہنچنے سے روکتے یا نیک نیت حاجیوں پر حملہ کرتے تو وہ اس زیارت گاہ کے سر پرست کی حیثیت ہے اینے مقدس فریضے سے روگر دانی کے مرتکب ہوتے۔ تاہم قریش نے ان زائرین پرشہر کے باہراس مقام تک جہاں تشد دممنوع تھا' پہنچنے ہے پہلے ہی حملہ کرنے کے لئے فوجی دیتے بھیج دئے۔ تاہم رسول کریم ﷺ ان سے بچتے ہوئے اور اپنے بدواتحادیوں کی معاونت سے مقدس

#### **€**53﴾

شہر کے قریب حدیدیہ کے مقام پر پہنچ کر قیام پذیر ہو گئے اور مزید پیش رفتوں کا انظار کرنے گئے۔ امن کے اس مظاہرے پر آخر کار قریش کومسلمانوں کے ساتھ ایک معاہدہ کرنا پڑا۔ یہ اقدام دونوں فریقین میں غیر مقبول تھا۔ بہت سے مسلمان عملی اقدام کرنا چاہتے تھے تاہم حضرت محمد ﷺ پرامن طریقوں سے فتح حاصل کرنے کا عزم کئے ہوئے تھے۔

صدیبییا ایک اور موڑ تھا۔ اس نے مزید بدوؤں کو متاثر کیا اور اسلام قبول کرنے کا رجحان اب ایک نا قابل تنیخ رجحان بن گیا۔ آخرکار 630ء میں قریش نے رسول کریم ﷺ کے ایک اتحادی قبیلے پر حملہ کر کے اس معاہدے کی خلاف ورزی کی' جس کے نتیج میں حضرت محمیظ دس ہزار افراد کے ایک لشکر کے ساتھ مکہ کی طرف روانہ ہو گئے۔ اس عظیم فورج کوسامنے پاکر عملیت پند قریش نے رونما ہونے والی حقیقت کا پیشگی ادراک کرلیا اور شکست تسلیم کرتے ہوئے شہر کے دروازے کھول دیے اور اس طرح حضرت محمیظ نے خون کا ایک بھی قطرہ بہائے بغیر مکہ کو فتح کرلیا۔ آپ ﷺ نے کعبہ میں نصب بتوں کو توڑ دیا اور اس خدائے واحد بہائے بغیر مکہ کو فتح کرلیا۔ آپ ﷺ نے کعبہ میں نصب بتوں کو توڑ دیا اور اسے خدائے واحد بہائے سے منسوب کیا۔

قریش کے کسی فرد پر اسلام قبول کرنے کے لئے جرنہیں کیا گیا تاہم حضرت محمہ ﷺ کی فتح نے آپ بیٹ کا گیا تاہم حضرت محم اللہ کی فتح نے آپ بیٹ کے ابوسفیان جیسے چند انتہائی شدید دشمنوں کو بھی قائل کر لیا کہ قدیم مذہب ناکام ہو چکا ہے۔ جب حضرت محمد بیٹ 632ء میں وصال فرما گئے تو عرب کے تمام قبیلے یا تو مشرف بہ اسلام ہو کریا اتحادی کے طور پر امت میں شامل ہو چکے تھے۔ چونکہ امت کے افراد پر ایک دوسرے سے لڑنامنع تھا اس لئے انتقام در انتقام کی قبائلی خوزیزی اختیام کو پہنچ گئی۔ حضرت محمد بیٹ نے اکیلے ہی پورے عرب میں امن قائم کر دیا تھا۔



**€**55∳

# خلفائے راشدین (661ء-632ء)

حضرت محمد الله المدار میں گے۔ وہ کارنا ہے' مسلمانوں کے روحانی' ساسی اور نسلی وژن پر بمیشہ بمیشہ اثر انداز رہیں گے۔ وہ کارنا ہے'' نجات' کے اسلامی تجربے میں ظاہر ہوئے تھے جو کہ حضرت آ دم گی'' اولین لغزش'' اور ابدی زندگی میں داخلے کے تصورات بنیات میں تھا بلکہ یہ تجربہ ایک ایسے محاشرے کی تشکیل کی صورت میں ظاہر ہوا تھا جہاں نوع انسان کو اللہ تعالیٰ کی دی گئی ہدایات پرعمل کیا جاتا تھا۔ اس نے مسلمانوں کو قبل از اسلام کے عرب کی جہم جیسی صورتحال سے نجات دلائی تھی۔ وہ کامل رضامندی کے ساتھ واحداللہ کے حضور سلیم خم کر سکتے تھے اور ان کا فقط بہی عمل انہیں سکون اور طمانیت قلب عطا کرسکتا تھا۔ حضرت محمد بیا اللہ کے حضور اس کامل سپردگی کی مثال تھے اور جیسا کہ ہم آ ئندہ ملاحظہ کریں گے مسلمان اپنی روحانی اور معاشرتی زندگیوں میں اس معیار پر پورا انز نے کی بھر پورکوششیں کیا کرتے تھے۔ حضرت محمد بیا جس میں ایک الوہی شخصیت کے طور پر بی محر منہیں مجر پورکوششیں کیا کرتے تھے۔ حضرت محمد بیا تھی بھی ایک الوہی شخصیت کے طور پر بی محر منہیں رہے تھے بلکہ آ پ کو تو انسان کامل کا درجہ حاصل تھا۔ اللہ کے حضور آ پ بیا کی کی میں درکے دکو دی اور کواس قال بنایا کہ وہ ہم آ ہمگی کے ساتھ جئیں۔ لفظ اسلام جس لفظ سے نکا ہے وہ اور عن بین اسلام (یعنی امن) اور اس ابتدائی زمانے میں اسلام نے بھائی چارے اور اتفاق کو حقیقتا فروغ دیا تھا۔

تاہم حضرت محمظ نے اس کامیابی کو وحی کے پانے والے کی حیثیت میں حاصل

#### **€**56}

کیا تھا۔ اللہ آپ ﷺ پر ساری زندگی وی نازل کرتا رہا جس سے قرآن صورت پذیر ہوا۔
چنانچہ آپ ﷺ کی زندگی ماورائی حقیقت اور ماوی دنیا کے متشدہ البحن پیدا کرنے والے اور
پریشان کن واقعات کے درمیان ایک مستقل مکا لمے کی ترجمانی کرتی ہے۔ اس لئے قرآن
نے عوامی اور جاریہ (Current) واقعات کو موضوع بنایا تھا اور سیاست کے لئے الوہ ی
رہنمائی اور نور لے کرآیا تھا۔ تاہم حضرت محمد ﷺ کے جانشین پیغیرنہیں سے بلکہ انہیں اپنی
انسانی بصیرت پر مجروسہ کرنا تھا۔ وہ کس طرح یقین کر سکتے سے کہ مسلمان اس مقدس ہدایت
پر تخلیقی اور راست انداز میں عمل کریں گے؟ جس امت پر انہوں نے حکومت کرنا تھی وہ مدینہ
کی چھوٹی می برادری سے بہت زیادہ بڑی اور چیدہ ہوتی ہوئی برادری تھی۔ مدینہ میں تو ہرکوئی
دوسرے کو جانتا تھا اور وہاں کی قتم کی بیورو کریے وار دفتر وں کی ضرورت نہیں تھی۔ سوال سے تھا
کہ حضرت محمد ﷺ کا نائب (خلیفہ) بہت مختلف حالات میں اولین امت کے جو ہرکوکس طرح

حضرت محمد ﷺ کی جانتینی کرنے والے پہلے چار خلفاءان مشکل مسکوں کوحل کرنے کی آزمائش سے دوچار تھے۔ وہ سب کے سب ایسے لوگ تھے جورسول کریم ﷺ کے سب سے زیادہ قریبی رفیق تھے۔ انہیں''راشدین'' کے لقب سے جانا جاتا ہے بعنی''ہدایت یافتہ افراد''۔ نیز ان کے دور خلافت کو ویسا ہی تھکیل کہا جاتا ہے جتنا کہ خود رسول کریم ﷺ کے دور کو۔ انہوں نے اس زمانے کے دشوار اور الماک واقعات کوجس انداز سے جانچا مسلمان اسی انداز سے ایپ آپ کا اور اپنی النہات کا تعین کیا کریم تھے۔

رسول کریم ﷺ کے وصال فرما جانے کے بعد ممتاز مسلمانوں کو فیصلہ کرنا تھا کہ
امت کو کون می شکل اختیار کرنی چاہیے۔ ہوسکتا ہے کچھ لوگوں کو یقین نہ ہو کہ وہاں ایک
''ریاست' ہونی چاہئے ایک ایسا نظام حکومت جس کی عرب میں کوئی نظیر نہیں تھی۔ پچھ لوگ یہ
خیال کرتے وکھائی پڑتے تھے کہ ہرقبائلی گروپ کو اپنا اما منتخب کر لینا چاہیے۔ تا ہم رسول کریم
عیال کے دفقاء حضرت ابو بکر اور حضرت عمر ابن الحظاب نے اس بات کی وکالت کی کہ امت کو ضرور بھر ور تھر رہنا چاہیے اور اس کا حکمران بھی ایک ہی ہونا چاہیے جیسا کہ اس پر رسول
کریم ﷺ اکیلے حکمرانی کر چکے ہیں۔ پچھ کا لیقین تھا کہ حضرت محمد ﷺ چاہتے تھے کہ حضرت عمل ابن فی طالب آپ ﷺ کے جانشین ہوں۔ حضرت علی آپ ﷺ کے قریب ترین مردرشتہ علی ابن ابی طالب آپ ﷺ کے جانشین ہوں۔ حضرت علی آپ ﷺ کے قریب ترین مردرشتہ

**€57**}

دار تھے۔ عرب میں خون کے رشتے تقدس کے حامل ہوا کرتے تھے اور یہ تصور کیا جاتا تھا کہ سردار کی خصوصی صفات اس کی نسل میں منتقل ہو جاتی ہیں تاہم اگر چہ حضرت علی کی نیک سیرتی مسلمہ تھی اس کے باوجود وہ ہنوز عمر میں کم اور ناتج بہ کار تھے۔ چنانچہ حضرت ابو بکڑ کو اکثریتی ووٹوں کے ذریعے حضرت مجمع ﷺ کا خلیفہ منتخب کرلیا گیا۔

حضرت البوبر کادور حکومت (4-632ء) گو که مختفر تھا تاہم بہت اہم تھا۔ آپ کو زیادہ ترفتہ ارتداد کے تدارک کے لئے جنگوں میں البھنا پڑا جو ایسے مختلف قبیلوں کے خلاف لڑی گئیں جنہوں نے امت سے الگ ہونے اور اپنی سابقہ آزاد حیثیت کو بحال کرنے کی کوشٹیں کی تھی۔ تاہم اس کو وسیع نہ ہی علیحد گی تصور کرنا ایک غلطی ہوگ۔ یہ بعناو تیں مکمل طور پر سیاسی اور معاثی وجو ہات کے تحت ہوئی تھیں۔ اسلامی کنفیڈریشن میں داخل ہونے والے اکثر بدو قبیلوں کو حضرت محمد ہنگ کے نہ ہب کی تفاصل میں بہت تھوڑی دلچیں تھی۔ رسول کریم ہنگ نے ایک حقیقت پندانسان کی حیثیت میں اس چیز کوشلیم کرلیا تھا کہ آپ نے جو بہت سے اتحاد تشکیل دیے ہیں وہ خالعتا سیاسی ہیں۔ یہ عرب صحراؤں کی رسم کے مطابق ایک بہت سے اتحاد تشکیل دیے ہیں وہ خالعتا سیاسی ہیں۔ یہ عرب صحراؤں کی رسم کے مطابق ایک مردار کا دوسرے سردار کے ساتھ فوجی اشتراک کا معاملہ تھا۔ بچھ سردار سوچ سکتے تھے کہ ان کا معاملہ صرف حضرت محمد تیک کے ساتھ ہی تھا اور ان کے جانشینوں کے ساتھ نہیں ہے۔ نیز یہ معاملہ صرف حضرت محمد تیک کے ساتھ ہی تھا اور ان کے جانشینوں کے ساتھ نہیں ہے۔ نیز یہ معاملہ صرف حضرت محمد تیک کے ساتھ ہی تھا اور ان کے جانشینوں کے ساتھ نہیں ہے۔ نیز یہ کہ آب بیک کے وصال فرما جانے کے بعد وہ امت کے قبائل پر حملے کرنے کے لئے آزاد میں۔

تاہم یہ بات اہم ہے کہ بہت سے باغی یہ سوچنے پر مائل ہوئے کہ وہ اپنی بغاوت کو نہ ہی جواز دے دیں۔ ان باغیوں کے سردار اکثر دعویٰ کرتے تھے کہ وہ پنجبر ہیں اور انہوں نے قرآن کے مقابلے میں ''وحیاں'' بھی پیش کیں۔ عرب ایک گہرے تج بے گزر چکے تھے۔ وہ تج بہ ہمارے جدید مفہوم میں ''نہ بی شاک کیونکہ بہت سے لوگوں کے بزد یک یہ کوئی نجی (پرائیویٹ) عقیدہ نہیں تھا۔ رسول کریم ہی پیٹ پرانے سانچوں کو تو ٹر چکے تھے اور عربوں نے پہلی مرتبہ خود کو مستقل اور مضمل کر دینے والی جنگوں سے آزادایک متحد برادری میں شامل پایا تھا۔ حضرت محمد میں کی مختصر زندگی کے دوران وہ نم ہی تبدیلی کے نتیج میں صورت پذیر ہونے والے ایک ممل طور پر مختلف طرز حیات کے امکان کی جھلک دیکھ چکے تھے۔ جو کچھ بھی ظہور پذیر ہوا تھا وہ اس قدر جرت ناک تھا کہ ایسے لوگ بھی جو امت سے الگ ہونے کے خواہش مند تھے فقط پنج برانہ انداز میں ہی سوچ سکتے تھے۔

**€58**}

حضرت ابوبکڑنے دانش مندی اور تدبر کے ساتھ بغاوت کی اس لہر کو دیا دیا اور عرب کے اتحاد کو پکیل بخش۔ انہوں نے باغیوں کی شکایات کو تخلیقی انداز میں دور کیا اور ایسے لوگوں کے خلاف کوئی سخت کارروائی نہیں کی گئ جوامت میں واپس آگئے۔

حضرت عمر نے اس حقیقت کا ادراک کیا کہ امت کے لئے ایک نظام (Order) ضروری ہے۔ قانون سے ماورا عناصر کو قابو میں لانا ہوگا ادر جو تو انائیاں اب تک لوٹ مار کرنے میں ضائع ہوتی رہی تھیں انہیں ایک مشتر کہ سرگر می میں ڈھالنا ہوگا۔ اس مسئلے کا واضح حل بیتھا کہ ہمسایہ ملکوں کے غیر مسلم لوگوں پر جملے کئے جائیں۔ امت کے اتحاد کو برقرار رکھنے کے لئے بھی بیرونی سمت میں جملے کرنا ضروری تھا۔ اس سے خلیفہ کا اقتدار بھی مشخکم ہوتا۔ عرب روایتی طور پر بادشا ہت کو نالپند کرتے تھے اور کسی بادشاہ کے طور اطوار والے حکمران کی اطاعت قبول نہ کرتے۔ تاہم وہ کسی جنگی مہم کے دوران میں ایک سردار کے اقتدار کوشلیم کر لیتے جب وہ نئی جراگا ہوں کی طرف کوشلیم کر لیتے جب وہ نئی جراگا ہوں کی طرف گامزن ہوتا۔

حضرت عمر کی قیادت میں عرب جیر تناک فتوحات حاصل کرتے ہوئے عراق شام اور مصر میں داخل ہو گئے۔ انہوں نے قادسیہ کی جنگ (637ء) میں ایرانی فوجوں کو شکست سے دوچار کیا ، جس نے ساسانیوں کے دارالکومت اصفہان کے سقوط کی راہ کشادہ کی۔ جو نہی مسلمانوں کو افرادی قوت ملی انہوں نے ایرانی سلطنت پر قبضہ کر لیا۔ باز نظینی سلطنت میں انہیں شدید ترین مزاحت کا سامنا ہوا اور وہ اناطولیہ میں کوئی علاقہ بی نہیں کر سکے۔ اس کے باوجود مسلمانوں نے شالی فلسطین میں جنگ برموک میں فتح حاصل کی 638ء میں بروشلم کو فتح کیا اور 641ء میں پورے شام فلسطین اور مصر کواپنے تسلط میں لے آئے۔ جہاں تک سیرانیکا کا تعلق ہے تو مسلمان افوائ نے شالی افریقہ پر قبضہ کرلیا۔ جنگ بدر کے صرف ہیں برس کے کا تعلق ہے تو مسلمان افوائ نے شالی افریقہ پر قبضہ کرلیا۔ جنگ بدر کے صرف ہیں برس کے کے وصال فرما جانے کے ایک صدی بعد اسلامی سلطنت پر بینیز سے ہمالیہ تک وسعت پا چکی سمی ۔ بیا ایک اور مجزہ اور اللہ کی مہر پانی دکھائی دیتی تھی۔ اسلام کی آمہ سے پہلے عرب ایک حقیر ساگر وپ شے لیکن نہایت مخضر مدت کے اندر انہوں نے دوعالمی سلطنوں کو بردی شکستوں کو فی کہ ان کے ساتھ حقیر ساگر وپ شے لیکن نہایت مختم مدت کے اندر انہوں نے دوعالمی سلطنوں کو بردی شکستوں کوئی جرب ناک واقعہ ہو چکا ہے۔ لہذا امت کا فرد ہونا ایک مادرائی تج بہ بن گیا تھا' اس کی کوئی جرب بن گیا تھا' اس کی

**€**59∳

وجہ ریتھی کہوہ اس شے سے ماوراتھی جس کووہ پرائے قبائلی ایام میں جانتے تھے یا جس کا تصور کر سکتے تھے۔ان کی کامیابی قرآن کے پیغام کی بھی تصدیق تھی جس کا دعویٰ تھا کہ صراط متقیم پر چلنے والا معاشرہ لازما خوشحال ہوتا ہے کیونکہ وہ اللہ کے قوانین سے ہم آ ہنگ ہوتا ہے۔ و کیھواللہ کی رضا کوشلیم کر کے انہیں کیا کچھ حاصل ہو گیا! جب حضرت عیسیٰ مسلیب پر وصال فرما گئے تو عیسائیوں نے واضح ناکامی اور شکست میں خدا کا مشاہدہ کیا۔ اس کے برعکس مسلمانوں نے سیای کامیابی کا اپنی زندگیوں میں الوہی موجودگی کے انکشاف کے طور برتجربہ کیا۔ تاہم اس بات کو واضح کرنا ضروری ہے کہ عربول کو''اسلام'' کی قوت نے عرب کے باہر تھیل جانے پر مائل نہیں کیا تھا۔مغربی لوگ اکثر و بیشتر یہ مجھتے ہیں کہ اسلام ایک متشدد اور عسكريت بيند عقيده ہے جوتلوار كى نوك پراينے محكوم لوگوں سے خود كومنوا تا ہے۔مسلمانوں كى توسیعی جنگوں کی بیتشری علط ہے۔ بیمہمات مذہبی نہیں تھیں اور حضرت عمرٌ اس بات پر یقین نہیں رکھتے تھے کہ انہیں دنیا کو فتح کرنے کا الوہی مینڈیٹ حاصل ہے۔حضرت عمرٌ اور ان کے جنگجوؤں کا مقصد تو سراسرعملیت پیندانہ تھا یعنی وہ ایک ایسی سرگرمی حاہتے تھے جوامت کے اتحاد کومحفوظ رکھنے میں مدد دے۔عرب صدیوں سے اس کوشش میں مصروف تھے کہ جزیرہ نما سے باہر واقع امیر ملکوں پر حمله کریں۔اس مرتبہ فرق سے تھا کہ انہیں قوت کے ایک خلاکا سامنا تھا۔ایران اور بازنطین کی عشروں ہے آ پس میں ایک لمبی اور کمزور کر دینے والی جنگوں کے سلسلے میں الجھے ہوئے تھے۔ دونوں سلطنتیں مضمحل ہو چکی تھیں۔ایران میں طبقاتی فساد چھڑا ہوا تھا اور سیلا بوں نے ملک کی زراعت کو تباہ کر دیا تھا۔ ساسانیوں کے زیادہ تر فوجی عرب نسل کے تھے اور وہ مسلمان حملہ آوروں سے مل گئے تھے۔ بازنطینی صوبوں شام اور شالی افریقہ کی مقامی آبادی یونانی آرتھو ڈوکس انظامیہ کی عدم رواداری کے ہاتھوں نالاں تھی اور جب عربوں نے حملہ کیا تو وہ اس انظامیہ کی مدد کے لیے آ گے نہیں بڑھے۔ یہ الگ بات کہ مسلمان بازنطینی سلطنت میں آ گےنہیں جاسکے تھے۔

بعد میں جب مسلمانوں نے اپی عظیم سلطنت قائم کر لی تو اسلامی قانون نے ان فتو حات کو ایک نہ بہت تعبیر دی اور دنیا کو دارالسلام اور دارالحرب میں بانٹ دیا تاہم عملی طور پر مسلمانوں نے تسلیم کرلیا کہ وہ اب اپنی توسیع کی حد کو پہنچ چکے ہیں اور غیر مسلم دنیا کے ساتھ پرامن اور دوستا نہ طور پر رہنے گئے۔ قرآن جنگ وجدل کی اجازت نہیں دبتا۔ اس کے برعکس قرآن اعلیٰ اقدار کی حفاظت کے لئے اپنے دفاع کی منصفانہ جنگ لڑنے کا تصور پیش کرتا ہے قرآن ایک منصفانہ جنگ لڑنے کا تصور پیش کرتا ہے

**€60**}

حضرت عرص نے اچھالام وضبط قائم رکھنے کا تہید کیا ہوا تھا۔ عرب فوجیوں کو فتح کے ثمرات سے لطف اندوز ہونے کا کوئی موقع نہیں دیا گیا تھا۔ مفقوحہ زمینیں جزلوں میں تقییم نہیں کی جاتی تھیں بلکہ وہ سابقہ کاشت کاروں کے پاس ہی رہنے دی جاتی تھیں' جوسلم ریاست کو لگان ادا کیا کرتے تھے۔ اس کے بجائے فوجیوں کے لئے نئے ''عسکری شہر'' میں (امصار) عسکری اہمیت کے حامل مقامات پر آباد کئے گئے۔ ایسے نئے ''عسکری شہروں'' میں عراق میں کوف' شام میں بھرہ ایران میں آم اور مصرمیں دریائے نیل کے دہانے پر فسطاط شامل ہیں۔ دمشق واحد قدیم شہر تھا جو ایک اسلامی مرکز بن گیا ایسے ہر شہر میں ایک مجد تقیر کی گئ جہاں مسلمان فوجی نماز جمعہ ادا کیا کرتے تھے۔ ان عسکری شہروں میں فوجیوں کو اسلام کے مطابق زندگی گزارنے کا درس دیا جاتا تھا۔ حضرت عرش نے خاندانی اقدار کو اہمیت دی۔ وہ شراب نوشی کے سخت خلاف تھے۔ انہوں نے رسول کریم ﷺ کی زاہدانہ صفات کو اجاگر کیا جنہوں نے دسول کریم ﷺ کی زاہدانہ صفات کو اجاگر کیا جنہوں نے دور حیات سے ہم آ ہنگ تھیں۔ ایک جنہوں کی ایکی روایات کے بھی حامل شھے جو قر آئی تصور حیات سے ہم آ ہنگ تھیں۔ ایک

**€61**}

روایات کو ان اجنبی ملکوں میں بھی جاری رکھا گیا۔ اس وقت تک اسلام بنیادی طور پر ایک عرب مذہب تھا۔ جو ذمی اسلام قبول کر لیتا اسے کسی نہ کسی عرب قبیلے میں شامل کر دیا جاتا اور وہ عرب نظام میں جذب ہو جاتا۔

تاہم فتح کا یہ دوراس وقت کیے گئت اختتام کو پہنچ گیا جب 644ء میں حضرت عمرٌ کو مدینہ کی مجد میں ایک ایرانی جنگی قیدی نے شہید کر دیا۔ خلفائے راشدین کا آخری زمانہ تشدد سے عبارت ہے۔ حضرت عثان بن عفان گورسول کریم ﷺ کے چھر نقانے تیسرا خلیفہ منتخب کیا۔ ان کی خلافت کے ابتدائی چھ برسوں میں امت کی خوشحالی کاعمل جاری رہا۔ حضرت عثان ؓ نے اجھے طریقے سے انتظام سنجالا اور مسلمانوں نے نئے علاقوں کو فتح کیا۔ انہوں نے باز نظینیوں سے قبرص چھین لیا اور بالآخر انہیں مغربی بحیرہ روم کے علاقے سے نکال باہر کیا باز نظینیوں سے قبرص چھین لیا اور بالآخر انہیں مغربی بحیرہ ترم کی لیبیا کہا جاتا ہے۔ مشرق جبہ شالی افریقہ میں مسلم افواج تریپولی تک پہنچ گئیں جسے آج کل لیبیا کہا جاتا ہے۔ مشرق میں مسلمان فوجوں نے بیشتر آرمیدیا کو فتح کرلیا کاکیشیا میں داخل ہو گئیں اور ایران کے علاوہ میں مسلمان فوجوں نے بیشتر آرمیدیا کو فتح کرلیا کاکیشیا میں داخل ہو گئی اور ایران کے علاوہ افغانستان میں ہرات تک اور برصغیر میں سندھ تک اسلامی محکومت قائم کر دی۔

تاہم ان نو حات کے باوجود نو جی غیر مطمئن ہونے گے۔ وہ ایک زبردست تبدیلی سے گزر چکے تھے۔ صرف دس برسول کے اندر اندر انہوں نے درشت بدوی ہتی کو ایک پیشہ ور فوج کے بالکل مختلف طرز حیات میں ڈھال لیا تھا۔ وہ گرمیوں کا موسم جنگیں لڑنے اور سردیاں اپنے گھروں سے دور عسکری شہروں میں گزارتے تھے۔ فاصلے اب اتنے وسیع ہو گئے تھے کہ جنگی مہمات بہت زیادہ تھکا دیتی تھیں اور انہیں پہلے سے کم مال غنیمت ملتا تھا۔ حضرت عثان نے نو جی سالاروں اور مکہ کے امیر خاندانوں کو اب بھی عراق جیسے ملکوں میں نجی عثان نے نو جی سالاروں اور مکہ کے امیر خاندانوں کو جہ سے وہ غیر مقبول بھی ہو گئے تھے خاص طور پر کوفہ اور فسطاط میں۔ حضرت عثان نے اپنے خاندان بنوامیہ کے افراد کو بہت مو قر عہدوں پر فائز کر دیا تھا۔ مدینہ والے اس وجہ سے بھی آپٹے سے ناخوش ہو گئے۔ انہوں نے عہدوں پر فائز کر دیا تھا۔ مدینہ والے اس وجہ سے بھی آپٹے سے ناخوش ہو گئے۔ انہوں نے افران نہایت قابل افراد تھے۔ مثال کے طور پر حضرت عثان نے دھنے سے وہ ایک اجھے مسلمان اور وشرائی ہو تھے۔ تاہم حضرت مثان کا مور مقرر کیا تھا۔ وہ ایک اجھے مسلمان اور ماہر منظم تھے جو اپنے کردار کی پختگی اور معاملہ بھی رسول کریم تھے کے انسار (مددگار) کی ماہر منظم تھے جو اپنے کردار کی پختگی اور معاملہ بھی رسول کریم تھے کے انسار (مددگار) کی ماہر منظم میے خوا ہے کے مسلمانوں کو غلط محسوس ہوا' جو اب بھی رسول کریم تھے کے انسار (مددگار) کی

**€62**}

حشیت سے سوچتے تھے کہ ابوسفیان کی اولاد پر انہیں فوقیت دی جانی چاہیے۔ قرآن کے حافظ بھی جو قرآن کے حافظ بھی جو قرآن کی زبانی تلاوت کرتے تھے اور نمایاں ندہجی رہنما بن چکے تھے حضرت عثمان کے اس فیصلے سے ناخوش تھے کہ مقدس کتاب کا صرف ایک نسخہ ہی عسکری شہروں میں پڑھا جائے جبکہ انہوں نے بہت سے ایسے نسخوں کو ضبط کروالیا جنہیں لوگ ترجیح دیتے تھے مگر ان میں معمولی معمولی فرق موجود تھے۔ وہ غیر مطمئن لوگ رفتہ رفتہ رسول کریم سے کے بچا زاد حضرت علی ابن ابی طالب کی طرف دیکھنے لگے۔

656ء میں میہ عدم اطمینان ایک بغاوت کی شکل میں نمودار ہوا۔ فسطاط سے آنے والے عرب فوجیوں کے ایک گروہ نے حضرت عثانؓ کے سادہ سے گھر کا محاصرہ کرلیا اور پھر گھر میں داخل ہوکرآ یے گوشہید کر دیا۔ پھر حضرت علیؓ کے نیا خلیفہ ہونے کا اعلان کر دیا گیا۔



**∳63**}⊳

## يهلا فتنه

حفرت علی بطاہر ایک واضح انتخاب نظر آتے تھے۔ وہ رسول کریم ﷺ کے گھر میں پلے بڑھے تھے اور حفرت محمد ﷺ کے آ درشوں کے رنگ میں رنگے ہوئے تھے۔ وہ ایک ایجھے فوجی تھے اور انہوں نے اپنے افسروں کو متاثر کن خطوط کھے جو کہ اب بھی اسلامی کلا سکی متن شار ہوتے ہیں اور جن میں عدل کی ضرورت کو اجاگر کیا گیا ہے نیز رعایا کے ساتھ ہمدردی سے پیش آنے کی ہدایت کی گئی ہے۔ تاہم رسول کریم ﷺ سے ان کی قرابت داری کے باوجود ان کی حکمرانی کو پوری طرح تسلیم نہیں کیا گیا۔ مدینہ کے انصار اور امویوں کے باوجود ان کی حکمرانی کو پوری طرح تسلیم نہیں کیا گیا۔ مدینہ کے انصار اور امویوں کے عومی جوت پر مشتعل مکہ والے حضرت علی کی جمایت کر رہے تھے۔ انہیں ایسے مسلمانوں کی حمایت بھی حاصل تھی جواب بھی بدوی رندگی گزار رہے تھے خصوصا عراق میں جس کا عسکری شہر کوفہ حضرت علی کا مضبوط گڑھ تھا۔ تاہم حضرت عثمان خصرت علی کی طرح حضرت محمد ہوں کے داماد حضرت علی کا مضبوط گڑھ تھا۔ تاہم حضرت عثمان خصرت علی کی طرح حضرت محمد ہوں کرنے والوں میں سے ایک تھے ان کا قبل ایک ول ہلا دینے والا وقعہ تھا جس کے متیج میں امت کے اندر پانچ سال تک خانہ جنگی برپارہی۔ جے فتنہ کہا جا تا واقعہ تھا جس کے متیج میں امت کے اندر پانچ سال تک خانہ جنگی برپارہی۔ جے فتنہ کہا جا تا

تھوڑا عرصہ انظار کرنے کے بعد حفزت محمدیظ کی زوجہ محتر مہ اُم المومنین حفزت عائش نے اپنے رشتہ دار حفزت طلحہ اور رسول اکرم ﷺ کے مکہ کے رفقا میں سے ایک حضرت عائش نے ساتھ مل کر حضرت علی پر حملہ کر دیا کہ انہوں نے حضرت عثان کے قاتلوں کو سزا کیوں نہ دی۔ چونکہ فوج صوبول میں تھی اس لیے وہ مدینہ سے بھرہ تک پہنچ گئے۔ حضرت علی ایک مشکل صورتحال سے دوچار تھے۔ خود انہیں بھی حضرت عثان کی شہادت سے بہت صدمہ پہنچا تھا۔ ایک مخلص انسان ہونے کے ناطے وہ اس حادثے کونظر انداز نہیں کر کتے تھے۔

انہوں نے جنگ جمل میں دوسرے فریق کو آسانی کے ساتھ شکست دے دی۔ اس کو جنگ جمل اس لئے کہتے ہیں کیونکہ اُم المومنین حضرت عائشہؓ نے' جونو جیوں کے ساتھ

**€64** 

میدانِ جنگ میں موجود تھیں' اپنے اونٹ پر بیٹھ کر جنگ پر نگاہ رکھی تھی۔ حضرت علیؓ نے فتح حاصل کرنے کے بعد اپنے حامیوں کو اعلیٰ عہدوں پر فائز کیا' انہیں انعامات سے نوازا تاہم انہوں نے بھی سواد یعنی کوف کے گردونواح کی زرخیز زرعی اراضی پر قبضے کی اجازت نہیں دی جس سے ایرانی سلطنت اپنے محاصل کا بیشتر حصہ حاصل کرتی تھی۔

شام میں حضرت علی من کے اقتدار کوتسلیم نہیں کیا گیا جہاں حضرت معاویہ اپنے دارالخلافه دمشق سے مخالفوں کی راہبری کررہے تھے ۔حضرت عثمان ان کے رشتہ دار تھے اور ان کے بعد وہ اموی خاندان کے نئے سربراہ بنے تھے۔عرب روایات کے مطابق ایک سردار کی حیثیت سے حضرت عثان کی شہادت کا انقام لینا ان کا فریضہ تھا۔ مکہ کے امیر خاندان اور شامی عرب ان کے حامی تنے جو ان کی مضبوط اور دانش مندانہ حکومت کی ستائش کرتے تھے۔اییا لگتا ہے کہ حفزت علیؓ نے حضرت معاویہؓ کی صورتحال پران سے ہمدردی محسوس کی اور ابتدأان کے خلاف کوئی اقد امات نہیں کیے تاہم رسول کریم ﷺ کے رشتہ داروں اور رفقاء کا ایک دوسرے پر حمله آور ہونے کا ارادہ کرنا بہت پریشان کن امرتھا۔حضرت محمطی کے کا مثن تو یہ تھا کہ مسلمانوں کے مابین اتحاد کوفروغ دیا جائے اور امت کومنتشر نہ ہونے دیا جائے تا کہ یہ اتحاد خدا کی وحدت کی علامت بن جائے۔اس حقیقت کو ذہن میں رکھتے ہوئے دونول ۔ فریقوں نے آئندہ تنازع کے امکان کورفع کرنے کی غرض سے 657ء میں صفین کے مقام پر معاہدے کے لیے ندا کرات کرنے کی کوشش کی تاہم یہ ندا کرات بے نتیجہ ثابت ہوئے۔ حضرت معاویہ یے حامیوں نے قرآن کوایے نیزوں سے باندھ کر بلند کیا اورلڑنے والوں کے مابین صلح کروانے کے لیے غیر جانب دار مسلمانوں سے اللہ کے واسطے ٹالٹی کرنے کی التجا کی۔ پیر ظاہر ہوتا تھا کہ ٹالٹی کا فیصلہ حضرت علیؓ کے خلاف تھا اور ان کے کئی پیروکاروں نے انہیں قائل کرنے کی کوشش کی وہ اسے تسلیم کرلیں۔ یوں حضرت معاویہ ؓ نے حضرت علیؓ کو خلافت سے بے دخل کر دیا' عراق پر فوج کشی کی اور بروشلم میں اعلان کیا کہ وہ خود خلیفہ ہیں۔ تاہم حضرت علی کے بچھ سرگرم حامیوں نے خالثی کو قبول کرنے سے انکار کردیا اور انہیں حضرت علی کی رضامندی سے دھیکا لگا۔حضرت علی ؓ نے حضرت عثان ؓ کی پالیسیول کی اصلاح میں ناکام ہوکر ناانصافی کے حامیوں کے ساتھ مصالحت کر لی تھی اس لیے وہ بھی ان کے نزدیک پیندیدہ نہیں تھے۔ وہ لوگ امت سے نکل گئے جس کے بارے میں ان کا دعویٰ تھا کہ وہ قرآن سے غداری کررہی ہے اور انہوں نے أیک آ زاد کمان دار کی سربراہی میں اپنا

**€65**}

الگ کیمپ قائم کرلیا۔ حضرت علی ٹے ان انتہا پیندوں کو دبایا 'جو' فار بی' کے نام سے مشہور ہوگئے تھے اور حقیقی باغیوں کا تو نام و نشان تک منا دیا تاہم یہ کر یک ساری سلطنت میں پھیل گئی۔ بہت سے لوگ حضرت عثمان ٹے دور خلافت کی اقربا پروری سے نالال تھے اور قرآن کی مساویا ندروح کا اطلاق چاہے تھے۔ گوکہ فار بی ہمیشہ ایک اقلیتی گروپ رہے تاہم ان کا مؤقف مضبوط تھا کیونکہ بدایک الیے اہم سائی مسلم رجحان کی پہلی مثال تھا جس نے امت کی اظلاقیات کو متاثر کر کے ایک نئی الہیاتی پیش رفت کی راہ کشادہ کی۔ فارجیوں کا کہنا تھا کہ مسلمانوں کے حکمران کوسب سے زیادہ گلص مسلمان ہونا مسلمانوں کے حکمران کوسب سے زیادہ طاقت ورنہیں بلکہ سب سے زیادہ گلص مسلمان ہونا جا ہے اور کون مسلمان نہیں ہے۔ اگر چہ فار جی انہا کہ کون مسلمان ہے اور کون مسلمان نہیں ہے۔ ایک نہ ہی تصور کے طور پر سیاسی قیادت اتی اہم تھی کہ وہ فدا کی نوعیت ' تقدیر اور انسانی آزادی جسے موضوعات پر پرسیاسی قیادت اتی اہم تھی کہ وہ فدا کی نوعیت ' تقدیر اور انسانی آزادی جسے موضوعات پر بیٹ فیمہ بی ۔

خارجیوں کے ساتھ حضرت علی ٹے درشت برتاؤ سے ان کی حمایت میں بہت کی آئی حتی کہ کوفہ میں بھی ان کا بیرویہ انہیں مہنگا پڑا۔ حضرت معاویہ ٹے بہت فوائد عاصل کیے جبکہ بیشتر عرب غیر جانب دار رہا۔ ایک دوسرے خلیفہ کو منتخب کرنے کے لیے ٹالٹی کی ایک اور کوشش ناکام ہوگئی۔ حضرت معاویہ ٹی کی فوج نے عرب میں ان کی خلافت کے خلاف مزاحمت کو دبا دیا اور 661ء میں ایک خارجی نے حضرت علی ٹکو شہید کر دیا اور ان کے باتی ماندہ وفاداروں نے ان کے بیٹے حضرت حسن ٹے خلیفہ ہونے کا اعلان کر دیا تاہم حضرت حسن ٹے حضرت معاویہ بھی کے جہال وہ 669ء میں اپنی وفات تک مقیم رہے۔

اب امت ایک نے مرحلے میں داخل ہو چکی تھی۔حضرت معاویہ نے دمثق کو اپنا دار الخلافہ بنالیا اور مسلمانوں کے اتحاد کو بحال کرنے کی کوشٹیں کرنے لگے۔ ابعراق اور شام کے مسلمان ایک دوسرے کے حریف محسوس ہونے لگے۔حضرت علی گو ایک ایسا عمدہ اور معملک انسان تصور کیا گیا جنہیں عملی سیاست کی منطق نے شکست دے دی تھی۔

کمسنوں میں سب سے پہلے اسلام قبول کرنے والے آ دمی اور رسول کریم ﷺ کے قریب ترین مردرشتہ دار کے قل کو بجاطور پر ایک علین واقعے کے طور پر دیکھا گیا جس نے امت کی اخلاقی مضبوطی کے لیے شجیدہ مسائل پیدا کردیئے تھے۔عرب کے عمومی عقیدے کے

**∳66**}

مطابق حفزت علی علی متعلق خیال کیا جاتا تھا کہ آئیس رسول کریم ﷺ کی غیر معمولی صفات میں سے پچھ صفات ورثے میں ملی ہیں اور ان کے بیٹوں کو رہنما نذہبی ہتیاں تصور کیا جاتا تھا۔ حضرت علی ہسسا کی ایسے انسان جن سے دشمنوں کے علاوہ دوستوں نے بھی دھوکا کیا تھا۔ حضرت علی ہسسا کی انسانی کی علامت بن گئی تھی۔ جو مسلمان برسرا قد ار خلیفہ کے رہے کے خلاف احتجاج کرتے تھے وہ خارجیوں کی طرح امت سے الگ ہو جایا کرتے تھے۔ وہ اور تمام سے مسلمانوں کو اعلیٰ ترین اسلامی اقدار کے لیے جہاد کی دعوت دیا کرتے تھے۔ وہ اکثر و بیشتر دعویٰ کرتے کہ وہ شیعانِ علی سے تعلق رکھتے ہیں۔

تاہم دوسرے مسلمانوں نے ایک غیر جانب دارانہ رویہ اختیار کیا۔ وہ ان خونیں تفرقات پر دل گرفتہ تھے جنہوں نے امت کو منتشر کر کے رکھ دیا تھا اور ای وجہ سے اسلام میں اتحاد ہمیشہ سے بڑھ کر ایک نہایت اہم قدر کی حثیت اختیار کرگیا۔ حضرت علی سے غیر مطمئن بہت سے لوگ دیکھ سکتے تھے کہ حضرت معاویہ اسلامی مثالئے سے بہت دور ہیں۔ انہوں نے چار خلفائے کے راشدین کے عہد کو اس انداز سے دیکھنا شروع کیا کہ وہ ایک ایسا دور تھا جس میں رسول کریم شاہلیہ کے قریب ترین ساتھیوں اور مخلص مسلمانوں نے حکومت کی مگر جن کی عظمت کو برے کام کرنے والے لوگوں نے گھٹا دیا۔ پہلے فتنے کے واقعات علامتی حیثیت اختیار کریم شاہر جب رقیب گروہ اپنے اسلامی مشاورت کے شعور کو حاصل کرنے کے لیے جدوجہد کریم شاہر بیت تو ان الم ناک واقعات سے متاثر ہوتے۔ تاہم سب اس امر پر متفق تھے کہ رسول کریم شاہدہ ورشن کی طرف کریم شاہدہ کی درار الخلافہ کی مدینہ سے اموی دارالخلافہ دوشت کی طرف منتقلی ایک سیاسی مہم سے سوا معاملہ تھی۔ ایسا گٹا تھا کہ اُمت رسول کریم شاہدہ کی دنیا سے باہر نکلی جارہ کو بارہ دوبارہ راہ راہ دار خلفائے مقصد کھورہی ہے۔ اب زیادہ نیک اور ذمہ دار مسلمانوں کو اے نہ دوبارہ راہ راہ راہ دانے کے لیے تدابیر پرغور کرنا تھا۔





**€69**}

# اموى اور دوسرا فتنه

حضرت معاویة (80-661ء) سلطنت کے اتحاد کو بحال کرنے میں کامیاب ہو گئے۔مسلمان فتنے سے ڈرے ہوئے تھے اور انہوں نے اس حقیقت کو جان لیا تھا کہ اپنے عرب ساتھیوں سے دور اور اندر سے دشمن رعایا میں گھرے ہوئے عسکری شہروں میں وہ بردی آ سانی سے نفرت وعداوت کا شکار بن سکتے ہیں۔سادہ ی بات بھی کہوہ ایسی ہولناک خانہ جنگی کو برداشت نہیں کر سکتے تھے۔ وہ متحکم حکومت کے خواہاں تھے اور حضرت معاویہؓ جوایک اہل حکمران تھے انہیں ایک مضبوط حکومت فراہم کرنے کی صلاحیت رکھتے تھے۔انہوں نے عرب مسلمانوں کو آبادی سے دور رکھنے کے حضرت عمرٌ والے نظام کو بحال کیا حالانکہ عرب کے پچھ مسلمان اب بھی اس حق کے لئے احتاج کررہے تھے کہ انہیں مقبوضہ ملکوں میں جائیدادیں بنانے کی اجازت دی جائے۔حضرت معاویة نے اس پابندی کو برقرار ہی رکھا۔ انہوں نے تبدیلی مذہب کی بھی حوصله شکنی کی اور ایک اہل انتظامیہ کوتشکیل دیا۔ لہذا اسلام فاتح عرب اشرافیه کا ندہب ہی رہا۔ابتدا میں تو عربوں کوشاہی حکومت کا کوئی تجربہ نہیں تھا اور انہیں سابقیہ بازنطینی اور ایرانی سلطنول میں خدمات انجام دینے والے غیرمسلموں کی مہارت پر بھروسہ کرنا بڑا تاہم رفتہ رفتہ عربوں نے اعلیٰ عہدوں سے ذمیوں کو بے دخل کر ناشروع کر دیا۔ اگلی صدی کے دوران اموی خلفاء اسلامی افواج کے فتح کئے ہوئے الگ الگ علاقوں کو ایک متحد سلطنت میں ڈھالنے اور ایک مشترک نظرئے (آئیڈیالوجی) کے تحت جلانے میں کامیاب ہو گئے۔ یہ ا یک عظیم کارنامه تھا تا ہم دربار فطری طور پر امیروں کی ثقافت اور پر آسائش طرز زندگی کو جنم دینے لگاادر کی حوالوں ہے کسی مقتدر طقے سے مشابہت اختیار کر گیا۔

**∮70**}

اس میں ایک مخمصہ پوشیدہ تھا۔صدیوں کے تجربے کے بعد پتا چلا ہے کہ ایک مطلق بادشاہت جدیدیت سے پہلے کے زمانے والی زرعی معیشت کی بنیادیر قائم سلطنت کو چلانے کا مؤثر طریقہ ہوتی تھی نیز وہ عسکری حکمرانی ہے زیادہ اطمینان بخش ہوتی تھی' جس میں اکثر کمان دار حصول اقتدار کی جنگیں اوتے رہتے تھے۔ ہارے جمہوری عہد میں کی ایک فرد کو اتنا التحقاق یافتہ قرار دے دینا کہ امیر وغریب کیساں اس کی رعایا ہوں' عجیب سالگنا ہے تاہم ہمیں اس حقیقت کا ادراک ضرور کرنا چاہئے کہ جمہوریت ایک ایسے صنعتی معاشرے ہی میں پنیسکتی ہے جس کے پاس اینے وسائل کو لامحدود طور پر استعمال کرنے کی ٹیکنالوجی ہو۔مغربی جدیدیت کے ظہور میں آنے سے پہلے جمہوریت کا تصور موجود نہیں تھا۔ جدیدیت سے پہلے کی دنیا میں ایک بادشاہ اتنا طاقتور اور مقتدر ہوتا تھا کہ اس کا کوئی مقابل ہی نہیں تھا' اسے اپنی جنگیں لڑنے کی ضرورت نہیں ہوتی تھی' وہ بڑوں کے جھگڑوں کونمٹا سکتا تھااورغریب لوگوں کی وکالت کرنے والوں کی التجاؤں کو بلاجواز نظرانداز کر سکتا تھا۔ بادشاہت کی ترجیح اس قدر مضبوط ہوتی تھی کہ جبیا کہ ہم دیکھیں گے وسیع سلطنت میں مقامی حکمران حقیقی اقتدار کے مالک تو ہوتے تھے لیکن وہ بادشاہ کی خوشامد کرتے تھے اور اس کے غلام ہونے کا اقرار کرتے تے۔ اموی خلفاء ایک وسیع سلطنت پر حکومت کرتے تھے جوان کی حکمرانی میں مزید وسعت یاتی رہی۔ یقینا انہوں نے محسوس کیا ہوگا کہ امن کے تحفظ کے لئے انہیں بھی مطلق بادشاہ بن ۔ جانا ہو گا تاہم ایک طرف تو سوال میرتھا کہ اس کوعرب روایت سے کس طرح جوڑا جائے اور دوسری طرف مسئلہ بیرتھا کہ قرآن کے انقلابی مساوات پیندوں سے مس طرح ہم آ ہنگی اختیار

اولین اموی خلفا مطلق بادشاہ نہیں تھے۔ حضرت معاویہ نے کسی عرب سردار کے انداز میں ہی حکومت کی تھی۔ عربوں نے بہی بادشاہت پر بھروسہ نہیں کیا تھا جوایک ایسے خطے میں موزوں طرز حکومت نہیں تھی جہاں لا تعداد چھوٹے چھوٹے گروہ ناکافی وسائل کے لئے لاتے جھڑتے رہتے تھے۔ ان کے ہاں کوئی سلسلہ وار حکر انی کا نظام نہیں تھا۔ کیونکہ انہیں ہمیشہ سردار کے طور پر بہترین شخص مطلوب ہوتا تھا۔ تاہم فقنے نے متنازعہ جانتینی کے خطرات کو عیاں کر دیا تھا۔ امویوں کو 'مسکول'' حکر ان تصور کرنا غلط ہوگا۔ حضرت معاویہ "ایک مذہبی انسان اور رائے العقیدہ مسلمان تھے۔ انہوں نے قبلۂ اول اور ماضی کے بہت سے عظیم پیغیمروں کے گھریروشلم کے تقدس کو برقر ار رکھا۔ انہوں نے امت کے اتحاد کو محفوظ بنانے کے لئے

#### **€71**}

بھر پور کام کیا۔ ان کے اقتدار کی بنیاد قرآن کی اس ہدایت پرتھی کہ تمام مسلمان آپس میں بھائی بھائی ہیں اور انہیں آپس میں لڑنانہیں چاہئے۔ انہوں نے قرآنی تعلیمات کی روشی میں ذمیوں کی ذہبی آزادی اور شخصی حقوق کا احترام کیا۔ تاہم فتنے کے تجربے نے چند مسلمانوں مشلا خارجیوں کو یقین دلایا کہ نجی اور عوامی زندگیوں میں اسلام سے مراد اس سے بچھ زیادہ ہے۔

لہذا اسلام اور زرعی ریاست کے تقاضوں میں ایک پوشیدہ تنازعہ موجود تھا۔ بید پوشیدہ تنازعہ حضرت معاوییہ کی وفات کے بعد المناک انداز میں واضح ہو گیا۔ انہوں نے . جاشینی کومحفوظ کرنے کے لئے پیشگی ادراک کرلیا تھا کہ عرب روایات کو لاز ما چھوڑ نا ہو گا اور فوت ہونے سے پہلے انہوں نے اپنے بیٹے یزیداول (83-680ء) کی جانثینی کا انظام کرلیا۔ تاہم اس پر فوری احتاج سامنے آ گیا۔ کوفہ میں حضرت علی کے حامیوں نے حضرت علی کے دوسرے بیٹے حسین کی خلافت کا اعلان کر دیا جواینے پیروکاروں اور ان کے بیوی بچول کے مختصرے گروہ کے ساتھ مدینہ سے عراق روانہ ہو گئے۔ای اثنا میں مقامی اموی گورنر نے کوفہ والوں کو دھمکا کراپی حمایت واپس لینے پرآ مادہ کرلیا۔ تاہم حضرت حسین بیعت کرنے برآ مادہ نہیں ہوئے۔ان کو یقین تھا کہ رسول کریم ﷺ کے خانوادے کو سچی اسلامی اقدار کی جنٹجو میں نکلے ہوئے دیکھ کرامت کواس کا بنیادی فریفیہ یاد آ جائے گا۔ کوفہ کے نزدیک ہی واقع کر بلا کے میدان میں انہیں اور ان کے بیرو کاروں کو اموی فوجیوں نے گیمبر کرشہید کر دیا۔حضرت حسینؓ اپنے نتھے سے بیٹے کو باہوں میں لئے سب ہے آخر میں شہید ہوئے۔اس المناک موت کا سوگ تمام مسلمان مناتے ہیں تاہم ان اوگوں نے جواینے آپ کوشیعان علی کہا کرتے تھے حضرت حسین کی شہادت کے بعدرسول کریم ﷺ کے خانواد کے واپنی توجہ کا مرکز بنا لیا۔ حضرت علیؓ کی شہادت کی طرح سانحہ کربلا بھی شیعہ مسلمانوں کے لئے اس شدید ناانصافی کی علامت بن گیا جو کہ حیات انسانی بر جھائی ہوئی دکھائی دیتی تھی۔اس سانجے سے بيجى ظاہر ہوا كه ندىبى احكامات كوسياست كى درشت دنياسے ملانا نامكن تما جوكه ہلاكت خيز حد تک اس کے لئے مخاصمانہ دکھائی دیتی تھی۔ بہت زیادہ شکین بغاوت وہ تھی جو جنگ جمل میں حضرت علیؓ کے خلاف لانے والے ایک سحانی کے بیٹے حضرت عبداللّٰدا بّن الزبیرؓ نے حجاز میں کی۔ پیاسلام کی پہلی امت کی حقیق اقدار کی طرف واپسی کی بھی ایک کاوش تھی جس کے تحت کوشش کی گئی کہ اقتد ارامولیوں سے چھین کر مکہ اور مدینہ میں واپس لے آیا جائے۔ 683ء میں

#### **€72**}

اموی فوجوں نے مدینہ کو حاصل کرلیا لیکن پہلے بزید اول اور پھرای برس اس کے نتھے بیٹے معاویہ ٹانی کی موت کی وجہ سے مکہ کا محاصرہ ختم کر دینا پڑا۔ امت ایک بار پھر خانہ جنگی کی وجہ سے منتشر ہوگی تھی۔ حضرت ابن زبیر گو بہت سے لوگوں نے خلیفہ تسلیم کرلیا تھا۔ تاہم جب محدود ہوکر رہ گئے۔ ادھر عراق اور ایران میں بھی خارجی ابھر چکے تھے کوفہ میں شیعہ حضرت محدود ہوکر رہ گئے۔ ادھر عراق اور ایران میں بھی خارجی ابھر چکے تھے کوفہ میں شیعہ حضرت محدود ہوکر رہ گئے۔ انتقام لینے اور حضرت علی کے ایک اور بیٹے کی نامزدگی کے لئے اٹھ کھڑے ہوئے تھے۔ تمام باغی قرآن کے مساویا نہ مثالیوں (آئیڈیلز) کے ملمبر دار تھے تاہم شامی افواج حضرت معاویۃ کے ایک اموی بچازاد بھائی مروان اور اس کے بیٹے عبد الملک کے شام پر سرخرو ہوئیں۔ 169ء تک انہوں نے این زبیر گوشکست دی اور شہید کر دیا۔

عبدالملک (705ء-685ء) امویوں کے اقتدار کو بحال کرنے کی اہلیت رکھتا تھا اوراس کے اقتد ار کے آخری بارہ برس پرامن اورخوش حال تھے۔وہ بھی کوئی مطلق قتم کا بادشاہ نہیں تھا' تاہم دوسرے فتنے کے بعد وہ واضح طور پر مطلق قتم کی بادشاہت کی طرف مائل ہو گیا۔اس نے مقامی عرب سرداروں کے خلاف امت کے اتحاد کو قائم کیا' باغیوں کوزیر کیا اور مرکزیت کی ایک مضبوط پالیسی برعمل کیا۔عربی کی جگہ فارس سلطنت کی دفتری زبان بن گئ بہلی مرتبہ اسلامی عکسال وجود میں آئی سکول پر قرآنی آیات کندہ ہوتی تھیں۔ روشلم میں 691ء میں پہلی بڑی اسلامی یا دگارگنبد صحریٰ تمل ہو گیا 'جوعیسائی اکثریت والے اس مقدس شہر میں اسلام کی برتری کا فخرید اظہار تھا۔ اس نے واضح کر دیا کہ اسلام باقی رہنے کے لئے آیا ہے۔اس گنبد کے ساتھ ہی منفر داسلامی فن تغمیر اور فن کارانہ اسلوب کی بھی بنیا در کھ دی گئی۔ بیہ فن شیبہوں سے بے نیاز تھا' جوعبادت گزاروں کی توجہ ماورائیت سے ہٹا سکتی تھیں' وہ ماورائیت کہ انسانی تخیل جس کا بھر پورانداز میں اظہار کرنے سے قاصر ہے۔ یہ گنبد جواسلامی فن تعمیر کی ایک خصوصیت بن گیا' بذات خود اس روحانی عروج کی نمایال علامت ہے جس کی ہرمومن آ رز و کرتا ہے تا ہم بیتو حید کے کامل توازن کا بھی اظہار کرتا ہے۔اس کا بیرونی حصہ جولا متناہی آ سانوں تک پہنچ رہا ہے اس کی داخلی جت کا عکاس ہے۔ بیاس انداز کی ترجمانی کرتا ہے جس کے ذریعے انسان اور الوہی ہستی' داخلی اور خارجی دنیا ئیں ایک دوسرے کو بول کمل کر فی ہیں جیسے وہ واحد اکائی کے دو حصے ہوں۔مسلمان زیادہ پراعثاد ہوتے جارہے تھے اور اپنے

**€73**}

منفر دروحانی وژن کا اظہار کرنے کی شروعات کررہے تھے۔

اس بدلی ہوئی فضا میں وہ تخت قوانین جو مسلمانوں کو محکوم رعایا ہے الگ تھلک رکھتے تھے آ ہتہ آ ہتہ زم پڑنے لگے۔ عسری شہروں میں غیر مسلموں نے آ باد ہونا شروع کیا' کا شکار مسلمانوں کے علاقوں میں کام حاصل کرنے لگے اور عربی سکھنے لگے۔ تاجروں نے مسلمانوں کے ساتھ تجارت شروع کر دی اور اگر چہتر یکی ند بہب کی اب بھی حوصلہ افزائی نہیں کی جاتی تھی تاہم پچھ درباری افسروں نے اسلام قبول کرلیا۔ تاہم جو نہی یہ علیحد گی ختم ہوئی لوگوں نے عرب مسلمانوں کی مراعات پر ناخوثی کا اظہار شروع کر دیا۔ خارجیوں اور شیعوں پر جبرواستبداد نے برے اثرات قائم کئے۔ عرب اور عسکری شہروں میں ایک ئی اسلامی تحریک شروع ہوگئی جو اسلامی مثالیوں (آئیڈیلز) کے زیادہ سخت اطلاق پر زور دیتی تھی۔ عبدالملک شروع ہوگئی جو اسلامی مثالیوں (آئیڈیلز) کے زیادہ سخت اطلاق پر زور دیتی تھی۔ عبدالملک نے ان نئے تصورات میں دلچیں لینا شروع کر دیا تاہم اس کا دعویٰ تھا کہ قرآن اس کی یالیسیوں کی تائید کرتا ہے۔ پچھ نئے ذہبی پیشوا قرآن کے زیادہ فعال کردار کے خواہاں سے اور اس کو محض تائید یا جواز کے طور پر استعال کرنے کی بجائے اس کے بتائے ہوئے راستے پر خطنے پر زور دیتے تھے۔



# ندہبی تحریک

خانہ جنگیوں کی وجہ ہے بہت ہے شکین مسائل پیدا ہو گئے ۔اب سوال بیا بجرا کہ

الیا معاشرہ جواینے اماموں کوتل کر دیتا ہویہ دعویٰ کس طرح کرسکتا ہے کہ خدانے اس کو ہدایت دی ہے؟ کس قتم کے انسان کو امت کی رہنمائی کرنی جا ہے؟ کیا خلیفہ سب سے زیادہ نیک شخص کو ہونا جا ہے (جبیہا کہ خارجی ایمان رکھتے تھے)' رسول کریم ﷺ کے خانوادے ہے مونا حائے (جیسا کہ شیعہ یقین رکھتے تھے) یا مومنوں کو امن اور اتحاد قائم رکھنے کے لئے امویوں کو ان کی تمام تر نا کامیوں کے ساتھ قبول کر لینا چاہئے؟ پہلے فتنے کے دوران حضرت علی حق پرتھ یا حضرت معادیہ ؟ اموی ریاست کیسے اسلامی ہے؟ کیا ایسے حکمران جواس قدر عیاث اند زندگی گزاریں اورعوام کی اکثریت کے افلاس کونظر انداز کردیں وہ سیچمسلمان ہو سکتے میں؟ اسلام قبول کرنے والے غیرعر بوں کی کیا حیثیت ہےجنہیں کسی نہ کسی عرب قبیلے کا موالی بنا پرتا ہے؟ کیا پیشاد بنیت اور عدم مساوات نہیں ہے جو کہ قرآن سے متصاوم ہے؟ جیہا کہ ہم جانتے ہیں انہی ساسی بحث مباحثوں کی وجہ سے اسلام کا فدہب اور نیکی ظہور پذیر ہونا شروع ہوئی۔ قرآن کے قاریوں اور دوسرے ذمہ داراوگوں نے سوال کیا کہ ا کیے مسلمان ہونے کا حقیق مطلب، کیا ہے۔ وہ اپنے معاشرے کو پہلے اسلامی اور عرب ابتدیاں و کھنا جائے تھے۔قرآن کل حیات انسانی کی توحید کی بات کرتا ہے جس کا مطلب ہے کہ فرو کے تمام انگال اور ریاست کے تمام اوار ہے اللہ کی رضا کے سامنے اطاعت کا اظہار کریں۔ عیسائیوں نے اپنی تاریخ کے ایک ایسے ہی تشکیلی مرحلے میں حضرت عیسی اسکی شخصیت اور فطرت کے بارے میں بحثیں کی تھیں جنہوں نے انہیں خدا' نجات اور انسانی صورتحال کا اپنا منفر دتصور وضع کرنے میں مدد دی تھی۔ خانہ جنگیوں کے بعدرونما ہونے والی ساسی قیادت کے

**€75**}

بارے میں مسلمانوں کے بحث مباحث نے اسلام میں ایک ایسا کردار اداکیا جوعیسائیت میں چوتھی اور یا نچویں صدی میں ہونے والے عظیم عیسائی مباحثوں کے مترداف ہے۔

یوں روت پہریاں موں میں روت و سے ہا یہ ماں بہری حضرت حسن بھری (وفات اس بنی اسلامی نیکوکاری کا نمونہ اور اعلیٰ ترین مثال حضرت حسن بھری (وفات 728ء) تھے جو مدینہ میں رسول کریم ﷺ کے خانوادے کے قریب ترین حلقوں میں پروان چڑھے تھے اور حضرت عثمان کی شہادت تک وہیں رہے تھے۔ بعد میں وہ بھرہ چلے گئے جہاں انہوں نے ایک روعانی سلسلہ تشکیل دیا جس کی بنیاد دنیاوی اشیاء کی ندمت تھی اور جو رسول کریم ﷺ کے زاہدانہ طرز حیات کی طرف لوشنے کی تلقین کرتا تھا۔

تاہم حضرت حسن بھریؒ بھرہ میں سب سے زیادہ مشہور مبلغ بن گئے تھے اور ان کا ساده طرز زندگی دربار کی عیاثی پرایک بلیغ اور پوشیده طور پر کٹیلی تقید بن گیا تھا۔حضرت حسن بھریؒ نے بھرہ میں ایک ندہبی اصلاح کا آغاز کیا اور انہوں نے اینے پیروکاروں کوقر آن پر گہراغوروفکر کرنے کا درس دیا۔انہوں نے کہا کہ خود احتسابی اور اللہ کی رضا کے سامنے کامل اطاعت اختیار کرنا کچی خوثی کا سرچشمہ ہے کیونکہ اس طرح انسانی خواہشات اور مردوزن کے کئے خدا جو حابتا ہےاس کے درمیان تناؤختم ہو جاتا ہے۔حضرت حسن بھریؒ امویوں کی تائید کرتے تھے تاہم انہوں نے واضح کر دیا تھا کہ جس موقع پر تقید جائز ہوگی وہ تقید ضرور کریں گے۔آپ قدریہ فلنفے کی طرف ماکل تھے۔انبان آزادارادے کے حامل ہیں اور اپنے اعمال کے ذمہ دار ہیں کسی خاص انداز ہے ان کاعمل کرنا پہلے ہے مقدر میں نہیں لکھا ہوا ہے کیونکہ خداعادل ہےاوراگروہ ایسا کرنے کی استطاعت نہیں رکھتے تو خدا انہیں نیک زندگی گزارنے کا تھیم نہیں دیتا۔ چنانچے خلفا اپنے اعمال کے جواب دہ ہیں اور اگر انہوں نے اللہ کی واضح ہدایات سے روگر دانی کی تو انہیں اس کی سزا ضرور ملے گی۔ جب خلیفہ عبدالملک نے سنا کہ حضرت حسن بصری ایس و مکی چین باغیانہ حکمت کو پھیلا رہے ہیں تو اس نے انہیں دربار میں بلا بھیجا تاہم حضرت حسن بھریؓ اتنے مقبول ومعروف تھے کہاہے انہیں سزا دینے کی جرأت نہیں ہوئی۔ حضرت حسن بھری ؒ نے حکومت کی سیاس مخالفت کے ساتھ ایک منظم داخلی زندگی کے امتزاج کی مضبوط اسلامی روایت کا آغاز کیا۔

فدریوں نے اس لئے اموی حکرانی کو قبول کرلیا تھا کیونکہ صرف وہی امت کی وحدت کو محفوظ رکھنے کے قابل نظر آتے تھے۔وہ خارجیوں کی مخالفت کرتے تھے جو کہتے تھے کہ اموی مرتد ہیں اور موت کے مستحق ہیں۔حضرت حسن بصریؓ کے شاگر دحضرت واصل بن عطاً

#### **€76**}

(وفات 748ء) نے ان دونوں انہاؤں ہے''اعترال'' (علیحدگی) اختیار کرتے ہوئے ایک معتدل کمتب فکر کی بنیاد رکھی۔معترلہ قدریوں ہے متفق سے کہ انسان کو آزاد ارادہ عطا ہوا ہے' دو بھی قدریوں کی طرح در بار کے عیاشانہ طرز زندگی کی فدمت کرتے سے ادر انہیں کی طرح مسلمانوں کی مساوات پر زور دیتے سے حائم معترلہ خدا کے عدل پر بے حد زور دیتے سے جس کی وجہ ہے وہ دومروں کے ساتھ استحصالی برتاؤروار کھنے والے مسلمانوں کے شدید ترین ناقد بن گئے۔سیاسی مسئلے پر انہوں نے حضرت علیؓ اور حضرت معاویہؓ کے مابین فیصلہ کرنے ساتھ استحصالی برتاؤروار کھنے والے مسلمانوں کے دلوں میں ناقد بن گئے۔سیاسی مسئلے پر انہوں نے حضرت علیؓ اور حضرت معاویہؓ کے مابین فیصلہ کرنے سے اعترال اختیار کیا کیونکہ ان کا کہنا تھا صرف خدا ہی جان سکتا ہے کہ انسانوں کے دلوں میں کیا ہے۔ یہ روش خارجیوں کی انہا پیندی کا توڑھی تا ہم اس کے باوجود معتر لہ سیاسی طور پر کریں لے اور خارجیوں کی طرح کی معتر لہ نے بھی اس ہدایت کو بہت ہیدگی ہے لیا۔ پچھ کریں آئی مثالئے (آئیڈیل) کے مطابق زندگی نہیں گزار رہے سے۔معتر لہ عوران کے دائش جو قرآنی مثالئے (آئیڈیل) کے مطابق زندگی نہیں گزار رہے سے۔معتر لہ عوران کے دائش جو مترا پر ایک صدی تک غالب رہے۔معتر لہ نے ایک عقلیت پیندانہ الہیات کو تفکیل دیا جو متمام اتحاد ورخدا کی سادگی پر زور دیتی تھی جس کے بارے میں مفروضہ تھا کہ امت کا اتحاد ورانہ منظر پرایک صدی تک غالب رہے۔معتر لہ نے ایک عقلیت پیندانہ الہیات کو تفکیل دیا دور خدا کی سادگی پر زور دیتی تھی جس کے بارے میں مفروضہ تھا کہ امت کا اتحاد اس کی عکامی کرتا ہے۔

مرجعيوں نے بھی، جو ايک اور کمتب فکر تھا، حضرت علی اور حضرت معاوية کے ماہیں فيصلہ کرنے ہے انکار کر دیا کیونکہ ان کے بقول انسان کا داخلی مزاح ہی فيصلہ کن ہوتا ہے۔ مسلمانوں کوقر آن کے ساتھ مطابقت کرتے ہوئے فيصلے کو ضرور ''ملتوی'' (ارجع) کر دینا چاہیے۔ 2 چنانچہ امویوں کے بارے میں اس وقت تک کوئی فيصله نہيں کرنا چاہئے یا آئہیں ناجا کر حکر ان قرار دے کرمستر دنہیں کرنا چاہئے جب تک کہ وہ کوئی غلط حرکت نہ کریں تاہم اگروہ قرآن کے معیارات سے روگردانی کریں تو ان کی سخت سرزنش کی جانی چاہئے۔ اس کمتب فکر کے سب سے زیادہ مشہور مانے والے امام ابوصنیفہ ( 767ء - 699ء ) ہیں جو کوفہ کے ملیب تاجر تھے۔ انہوں نے اسلام قبول کیا اور ایک فقہ کے بنیادگزار ہے جو اسلام پر بہت بھر پور اثر رکھتا ہے اور اسلامی دنیا میں اعلیٰ تعلیم کا اہم مضمون بن گیا ہے۔ فقہ کی جڑیں خانہ جنگیوں کے بعد انجر نے والی وسیع ہے اطمینانی میں بھی ہیں۔ مردایک دوسرے کے گھروں میں جنگیوں کے بعد انجر نے والی وسیع ہے اطمینانی میں بھی ہیں۔ مردایک دوسرے کے گھروں میں

یا مبحدوں میں انتہے ہو کر اموی حکومت کی خامیوں پر گفتگو کیا کرتے تھے۔ وہ اس موضوع پر بحث مباحثہ کرتے کہ معاشرے کو اسلامی اصولوں کے مطابق کس طرح چلایا جا سکتا ہے؟ فقہا ا میے جامع قوانین کے نفاذ کے خواہش مند تھے جوقر آنی احکامات کے مطابق ایک ایسا عادلانہ معاشرہ قائم کر دیں جو ہراعتبار ہے اور کلی طور پر خدا کی رضا کی اطاعت کرتا ہو' بیرکوئی زاہدانہ خواب نہیں بلکہ ایک حقیقی امکان تھا۔ اولین فقہانے بھرہ کوفہ مدینہ اور دمشق میں اینے اینے مخصوص علاقے کے لئے ایک قانونی نظام تشکیل دیا۔ان کے سامنے مسلہ بیتھا کہ قرآن میں جوقوا نین ہیں وہ ایک بہت ہی زیادہ سادہ معاشرے کے لئے تھے۔لہذا کچھ فقہانے احادیث اکٹھا کرنا شروع کر دیں تا کہ وہ بہ جان سکیں کہ رسول کریم ﷺ اور آپﷺ کے رفقانے کی خاص صورتحال میں کیا اقدام کیا تھا۔ بعضوں نے اپنے شہر میں سنت کو نقطہ آغاز کے طور پر لیا اور ابتدائی ایام میں وہاں آباد ہونے والے کسی ساتھی ہے اس کا سلسلہ جوڑا۔ انہیں یقین تھا کہ وہ سچاعلم حاصل کر رہے ہیں۔حضرت ابوحنیفہ اموی دور میں قانون کے سب سے بڑے ماہر بن گئے تھے اور انہوں نے ایک فقہی مکتب فکر کی بنیاد رکھی جس کی مسلمان آج بھی پیروی کرتے ہیں۔انہوں نے خود تو بہت کم لکھا ہے تا ہم ان کے شاگر دوں نے آنے والی نسلوں ك لئ ان كى تعليمات كومحفوظ كرليا- بعد مين آنے والے فقبانے تھوڑے سے فرق كے ساتھ مختلف نظریات پیش کئے اور نئے مسالک کی بنیادر کھی۔

ایسے ہی مباحثوں کے حلقوں سے اسلامی تاریخ نو کی ظہور میں آئی۔ مسلمان اپنی جاربیہ (Current) مشکلات کاحل رسول کریم ﷺ اور خلفائے راشدین کے دور میں تلاش کرنے گئے۔ کیا خلیفہ کو قبیلۂ قریش کا فرد ہونا چاہئے یا انصار کے لئے قابل قبول کی فرد کی اولاد؟ کیا حضرت محمہﷺ اس بارے میں کوئی رائے دے چکے ہیں؟ حضرت محمہﷺ نی بادقع ہوا جائشنی کے لئے کیا انظامات کئے تھے؟ حضرت عثان کی شہادت کے بعد حقیقاً کیا واقع ہوا جائش کے گئے این اسحاق (وفات 767ء) جیسے تاریخ نویسوں نے ایسی احادیث اکھی کرنا شروع کیس جوقر آن کی آیات کوان تاریخی حالات سے مربوط کریں جن میں رسول کریم ﷺ نے کی کوئی خاص وی موصول کی ہو۔ ابن اسحاق نے حضرت محمہﷺ کی ایک تفصیلی سوانح عمری کوئی خاص وی موصول کی ہو۔ ابن اسحاق نے حضرت محمہﷺ کی ایک تفصیلی سوانح عمری (سیرت) قلم بندگی جس میں مدینہ والوں کی نیکی اور مکہ والوں کی ناانصافی پر زور دیا گیا ہے۔

**€78**}

وہ واضح طور پراس شیعہ موقف کی طرف مائل ہیں کہ مسلمانوں کا حکمران ابوسفیان کی اولا دییں ہے کسی کونہیں ہونا چاہئے۔ یوں تاریخ ایک سیاسی سرگرمی بن گئی جوحکومت کی اصولی مخالفت کا جواز مہیا کرتی تھی۔

چنانچہ امت کی سیاسی راسی اسلام کے ظہور پذیر ہوتے ہوئے تقویٰ میں مرکزی اہمیت رکھتی تھی۔ جہاں خلیفہ اور اس کی انظامیہ زرعی معاشرے سے پیدا ہونے والے مسائل کو حل کرنے کے کئے کوشاں تھے اور طاقت ور بادشاہت کو قائم کرنے کی مساعی کر رہے تھے وہاں رائخ العقیدہ مسلمان ایسے کسی حل کی شدید مخالفت کر رہے تھے۔ چنانچہ بہت ابتدائی مرحلے ہی سے حکمران کی پالیسیوں اور رویے نے ایک نذہبی اختصاص حاصل کر لیا تھا جس کا زہدوتقویٰ تصوف مقدس فقہ اور اسلامی دنیا کے ابتدائی اللمیاتی قیاس کے ساتھ گہرا رابط تھا۔



## امویوں کا آخری زمانہ (750ء-705ء)

زیادہ پختہ مسلمانوں کی نامنظوری کے باوجود عبدالملک نے اپنے بیٹے ولیداول کو اپنا جائشین مقرر کرنے کا انظام کر ہی لیا۔ یوں پہلی مرتبہ اسلامی دنیا میں بغیر کسی احتجاج کے اولاد کی جائشینی کا اصول سلیم کر لیا گیا۔ خاندان امیہ اپنے عروج کو پہنچ چکا تھا۔ ولید کے عہد میں مسلمان افواج نے تالی افریقہ کی فتح کا سلسلہ جاری رکھا اور پین میں ایک بادشاہت قائم کی۔ یہ اسلام کی مغربی تو سبع کی حد تھی۔ جب 732ء میں چارس مارٹیل نے پوائیر زمیں مسلمان فوج کوشکست دی تو اسے مسلمانوں نے کوئی زیادہ بڑا نقصان تصور نہیں کیا۔ مغرب کے لوگ خواہ مخواہ پوائیر زکی اہمیت کو بڑھا چڑھا کر پیش کرتے ہیں جو کہ داٹرلو بہر حال نہیں تھا۔ عربوں نے اسلام کے نام پر مغربی عیدائیت کو فتح کرتے ہوئے نہ بی یا دیگر قسم کی انجا چاہٹ محسوں نہیں کی۔ بہر حال ایسا گلتا ہے کہ پورپ واضح طور پر ان کے لئے بے کشش تھا کیونکہ اس غیرمہذب قسم کے پسماندہ سمندر پارعلاقے میں تجارت کے بہت کم مواقع تھے' مال غنیمت کم ملاوقع تھے' مال غنیمت کم ملائوں کی آب و ہواخوفناک تھی۔

عمر ٹانی (20-717ء) کے عبد اقتدار کے اختتام تک سلطنت مشکلات میں گھر چکی تھی۔ جدیدیت سے پہلے کے دور کی سلطنوں کی عمر مختصر ہوا کرتی تھی۔ اضافی زرعی پیداوار پر استوار ہونے کی وجہ سے سلطنت کے چھیلاؤ کے ساتھ ایک ایسا مرحلہ آجا تا تھا کہ وسائل کی قلت ہو جاتی تھی۔ عمر کو قسطنطنیہ فتح کرنے کی تباہ کن کوشش کا خمیازہ بھگتا پڑا جونہ صرف ناکام ہوگئ تھی بلکہ جان و مال کا بھاری نقصان بھی اٹھا نا پڑا تھا۔ عمر پہلے خلیفہ تھے جنہوں نے ذمیوں

#### 

کی تبدیلی مذہب کی حوصلہ افزائی کی۔ ذمی بھی اس باوقار مذہب کو اپنانے کے مشاق تھے لیکن چونکہ انہوں نے جزیہ مزید ادانہیں کرنا تھا اس لئے محاصل میں زبردست کی واقع ہو گئی۔عمر ایک دیندارانسان تھے انہوں نے مدینہ میں پرورش پائی تھی اور وہاں وہ مذہبی تحریک سے متاثر موئے تھے۔ انہوں نے خلفائے راشدین کے نقش قدم پر چلنے کی کوشش کی اسلامی اتحاد کے مثالئے ير زور ديا ممام صوبوں سے مساوى برتاؤ كيا (شاميوں كوتر جي نہيں دى) اور ذميوں کے ساتھ اچھا سلوک روار کھا۔ وہ بہت مقبول ہو گئے تھے تاہم ان کی اسلامی پالیسیاں' جو کہ متقی لوگوں کو بہت پیند تھیں ' کمزور ہوتی ہوئی سلطنت کی معیشت کے لئے ٹھیک نہیں تھیں۔ان کے جانشین کومستقل طور پر بغاوتوں اور شدید عدم اطمینان کا سامنا رہا۔ اس سے تھوڑا سا فرق پیدا مواكرة يا خليفه يزيد ثاني (4-720ء) كي طرح بدچلن مويا بشام اول (43-724ء) كي طرح متقى مور بشام ايك مضبوط اور ابل خليفه تفائبس في سلطنت كي معيشت كو دوباره متحكم بناديا تاہم اس مقصد کے حصول کے لئے اس نے ریاست کوزیادہ مرکزیت پیندانہ اور زیادہ آ مرانہ بنا دیا۔ وہ کسی روایتی بادشاہ سے بہت زیادہ مماثل ہو گیا تاہم اس سے سلطنت کو سیاسی طور پر فائدہ ہوا۔مسلدیہ تھا کہ اس قسم کا طرز حکومت مخلص مسلمانوں کے لئے ناپندیدہ تھا اور بنیادی طور پر غیر اسلامی تھا۔ سوال یہ تھا کہ کیا ایک ریاست کو قرآنی اصولوں کے مطابق چلانا ناممکن ہے؟ شیعہ رفتہ زیادہ فعال ہونے لگے۔ان کے رہنما حضرت علیٰ کی نسل سے ہونے کے دعوے دار تھے ان کا ایمان تھا کے علم جومسلمانوں کو ایک عادلانہ معاشرے کے قیام کا اہل بنا تا ہے حضرت محمرﷺ کے خانواد ہے میں مکمل طور پر محفوظ ہے اور یہ کہ صرف انہیں کو حکومت کرنی عائے۔ زیادہ ریڈیکل شیعہ امت سے موجودہ مسائل کا ذمہ دار پہلے تین خلفائے راشدین (حضرت ابوبكرٌ 'حضرت عمرٌ 'حضرت عثالٌ) كوهمراتے تھے' جنہیں چاہئے تھا كہ وہ حضرت علیٰ کو پہلے قیادت سنجالنے دیتے۔ بچھ زیادہ انتہا پیند شیعہ (جنہیں غالی کہا جاتا ہے) دوسرے مذا بب كوتبديل كر كے مشرف به اسلام بوئے تھے اور وہ اپنے ساتھ اپنے بچھ پرانے عقائد بھى اسلام میں لے آئے۔ وہ حضرت علیٰ کوالوہی ہت کی تجسیم تصور کرتے تھے اور ان کا ایمان تھا كه جن شيعه رہنماؤں كوتل كر ديا گيا تھا وہ''غيبت'' ميں تھے اور آخرى نرمانوں ميں عدل اور امن والی یوٹو بیائی سلطنت کو قائم کریں گے۔

**€81** 

گرصرف ندہبی لوگ ہی اموی حکومت سے الگ تھلگ نہیں تھے۔ ندہب تبدیل کرنے والے (موالی) دوسرے درجے کے افراد قرار پائے تھے۔ عرب مسلمانوں میں قبائلی تقسیمیں موجود تھیں۔ ان میں سے پھولوگوں کی خواہش تھی کہ رعایا کے ساتھ ربط قائم کیا جائے اور بعض کی خواہش تھی کہ پرانی توسیعی جنگوں کو جاری رکھا جائے۔ تاہم اسلامی جذبہ اتنا ہمہ گیر ہو چکا تھا کہ ہر باغی گروپ کو مذہبی نظریے کو اپنانا پڑا تھا۔ جس بغاوت کے نتیج میں اموی عہد حکومت کا خاتمہ ہوااس پر بھی یہی بات صادق آتی ہے۔ عباسیوں نے اس ہمہ گیرخواہش کو ملی جامہ پہنایا کہ حضرت تھے تھے کے خانوادے کے کسی فردکو تحت نشین ہونا چا ہے اور اپنے کو ملی جامہ پہنایا کہ حضرت تھے تھے کے خانوادے کے کسی فردکو تحت نشین ہونا چا ہے اور اپنے رہنما کے بارے میں باصرار کہا کہ وہ رسول کریم تھے کے چھا عباس اور ان کے میٹے عبداللہ گا کی نسل میں سے ہیں جو اولین قرآن خوانوں میں سب سے متاز تھے۔ 743ء میں انہیں ایران میں حمایت حاصل ہوئی۔ انہوں نے اگست و حدی۔ جب عبای خلفا نے آخر کارسلطنت پر منصور ثانی کو اگھ ہی برس عراق میں خلف قتم کے معاشرے کو تشکیل دیا۔



# عباسی: خلافت عظمی کا دور (935ء۔750ء)

عباسیوں نے خود کوشیعہ تناظر میں پیش کر کے تائید و حمایت حاصل کی تھی گر جب وہ اقتدار میں آگئے تو انہوں نے یہ ذہبی لبادہ اتار دیا اور واضح کر دیا کہ وہ تو خلافت کو روایتی زرعی انداز کی مطلق بادشاہت بنانا چاہتے ہیں۔ پہلے عبائی خلیفہ ابوالعباس السفاح کر اے 55-750ء) نے تمام امویوں کو قل کروا دیا جو اس کے راستے کی رکاوٹ بن سکتے ہے۔ کی عرب اشرافی خاندان کا بلا اقبیا ذ قل کر دیا جانا اب تک نا قابلِ تصور رہا تھا۔ خلیفہ ابوجعفر المحصور فرائی خاندان کا بلا اقبیا ذ قل کر دیا جانا اب تک نا قابلِ تصور رہا تھا۔ خلیفہ ابوجعفر المحصور فرائی خلام تھا۔ ان خلفاء نے اپنے لئے ایسے خطاب اختیار کئے جو ان کی بادشاہی کے الوہ کی تقور کرتا تھا۔ ان خلفاء نے اپنے لئے ایسے خطاب اختیار کئے جو ان کی بادشاہی کے الوہ کی کا ظہار کرتے تھے۔ خطاب المحصور کا مطلب تھا کہ اللہ نے اسے فرح حاصل کرنے کے لئے دصوصی مدد' دی ہے' اس کے بیٹے نے المہدی (85-775ء) کا خطاب اختیار کیا جس کا مطلب تھا ہدایت یا فیہ شخص۔ اس اصطلاح کوشیعہ اپنے ایک امام کے لئے استعال کرتے ہیں جو عدل اور امن کے عہد کو قائم کریں گے۔

شاید خلیفہ المہدی اُس خطاب کو اپنا کراپنے باپ کی طرف سے شیعوں کے قل عام پران کی اشک شوئی کرنا چاہتا تھا۔ عباسیوں کو اس عدم اطمینان کا بھر پورعلم تھا جس نے انہیں امویوں کو نیچا دکھانے میں مدد دی تھی اور انہیں اس حقیقت کا ادراک تھا کہ ان غیر مطمئن گروہوں کو لاز مارعایتیں دین چاہئیں۔اگر چہوہ خود بھی عرب تھے تاہم سلطنت میں عربوں کو مراعاتی درجے پر فائز کرنے کے عمل کوختم کر دیا۔ انہوں نے اپنا دارالخلافہ دمشق سے عراق

**√83**}

منتقل کرلیا، پہلے وہ کوفہ میں منتقل ہوئے اور بعدازاں انہوں نے بغداد کو اپنا دارالخلافہ بنالیا۔
انہوں نے تمام صوبوں کے ساتھ مساوی برتاؤ کا عہد کیا اور کسی نسلی گروپ کے ساتھ خصوصی
سلوک نہ کرنے کی روش کو اپنایا جس ہے موالی مطمئن ہو گئے۔ان کی سلطنت مساوات پیندانہ
تھی اور ہر قابل شخص کے لئے در بار اور انتظامیہ تک رسائی کا راستہ کھلاتھا۔ تا ہم کوفہ سے بغداد
کی طرف منتقلی اہم تھی۔ بغداد کے مرکز میں انتظامیہ رہتی ہے۔ یہیں در بارتھا اور شاہی خاندان
کی طرف متقلی اہم تھی۔ بغداد کے مرکز میں انتظامیہ رہتی ہے۔ یہیں در بارتھا اور شاہی خاندان
کے کل تھے۔ دست کاروں اور خادموں کے بازار اور گھر مرکز کے اردگرد واقع تھے۔ بغداد کو دریائے دجلہ کے کنارے آباد کیا گیا تھا، جوعراق کی زراعت میں ریڑھ کی ہڈی کی حیثیت
رکھتا تھا۔ وہ ساسانی عہد کے ایران کے دارالحکومت اصفہان کے بھی مماثل تھا نیزئی خلافت کو دریائے تھا۔

خلیفہ ہارون الرشید نے خلفائے راشدین کی بجائے قدیم طرز کے بادشاہوں کی طرح حکومت کی۔
ہارون الرشید نے خلفائے راشدین کی بجائے قدیم طرز کے بادشاہوں کی طرح حکومت کی۔
وہ اپنی رعایا سے الگ تھلک رہتا تھا' اولین خلفا کے زیر اثر بے تکلفا نہ رنگ میں رنگی ہوئی
زندگی کی جگہ تکلفات نے لے لی۔ جب وہ در بار میں آتا تو حاضرین زمین کو بوسہ دیا کرتے
تھے۔ یہ انداز صرف اللہ کے سامنے جھکنے والے عربوں کے زمانے میں تو نا قابل تصور تھا۔
طال تکہ رسول کریم ہوئی نے دوسرے انسانوں کے مانند اپنے نام سے ہی ہمیشہ خود کو پکارا جانا
پند کیا تھا لیکن خلیفہ نے دوسرے انسانوں کے مانند اپنے نام سے ہی ہمیشہ خود کو پکارا جانا
ہوتے تھے جو اس امر کی علامت تھے کہ خلیفہ اتنا طاقتور ہے کہ زندگی اور موت پر بھی اختیار رکھتا
ہونے در بارتک محدود ہو گیا تھا۔ تاہم وہ جعہ کی نماز کی امامت کرواتا تھا اور جنگوں میں اپنی صرف در بارتک محدود ہو گیا تھا۔ تاہم خود فوج بھی تبدیل ہو چکی تھی۔ اب یہ سلمانوں کی فوج نہیں
رہ گئی تھی بلکہ ایرانیوں کی فوج بن گئی تھی۔ ایرانیوں نے عباسیوں کو اقتدار دلوانے میں مدد دی
تھی اور وہ خلیفہ کی ذاتی فوج بن گئی تھی۔ ایرانیوں نے عباسیوں کو اقتدار دلوانے میں مدد دی
تھی اور وہ خلیفہ کی ذاتی فوج بن گئی تھی۔ ایرانیوں نے عباسیوں کو اقتدار دلوانے میں مدد دی

یہ بات مذہبی ترکیک کے لئے ناگوار تھی جس کے لوگوں نے عبا یوں کے پہلے پہل اقتدار میں آنے پرکافی امیدیں قائم کرلیں تھی۔ خلیفہ کا فرض تھا کہ وہ رعایا کو تحفظ فراہم کرے اور ہارون الرشید کے دور میں جب خلافت اپنے عروج کو پہنچ گئی تھی سلطنت میں بے نظیرامن قائم ہو چکا تھا۔ بغاوتوں کوسفاکی کے ساتھ کچل دیا گیا تھا اورعوام دیکھ سکتے کہ اس

**€84** 

حومت کی مخالفت کرنا عبث ہے تاہم لوگ زیادہ نارال اور بغیر کسی پریشانی کے جی رہے تھے۔
ہارون الرشید علوم وفنون کا سر پرست تھا اور اس نے ایک عظیم ثقافتی نشاۃ ثانیہ برپا کی۔ ادبی تقید فلف شاعری طب ریاضی اور فلکیات نہ صرف بغداد میں بلکہ کوف بھرہ اور حران میں بھی فروغ پا رہے تھے۔ ذمیوں نے بونان اور شام کی طبی اور فلسفیانہ کلاسکی کتابوں کو عربی میں ترجمہ کر کے اس نشاۃ ثانیہ میں حصہ لیا۔ ماضی کے علم کو بنیاد بنا کر جو کہ اب انہیں دستیاب تھا مسلمان عالموں نے اس زمانے میں پوری سابقہ تاریخ سے زیادہ سائنسی دریافتیں کیں۔ صنعت اور تجارت نے بھی فروغ پایا اور اشرافیہ میش وعشرت کے ساتھ رہے گئی۔ تاہم اس دور کوکسی بھی انداز سے اسلامی تصور کرنا مشکل تھا۔ فلیفہ اور اس کے قریبی لوگ عوام سے الگ تھلک شان وشوکت کے ساتھ رہتے تھے جو کہ رسول کر یم بیٹ اور خلفائے راشدین کی زاہدانہ روش کے یکسر متفاد تھا۔ قرآن کی چار یو یوں والی ہدایت کے برعس انہوں نے ساسانی بادشاہوں کی طرح بڑے بڑے حرم بنا لئے تھے۔ نہ ہی مصلحین کے پاس عباسیوں کو قبول بادشاہوں کی طرح بڑے برے حرم بنا لئے تھے۔ نہ ہی مصلحین کے پاس عباسیوں کو قبول بادشاہوں کی طرح بڑے برے حرم بنا لئے تھے۔ نہ ہی مصلحین کے پاس عباسیوں کو قبول کرنے کے سواکوئی راہ نہیں تھی۔

#### **€85**}

سفا کانہ جر کے بعد وہ لوگ چھنے امام حضرت جعفر الصادق "کی بات سننے پر آمادہ ہو گئے جنہیں خلیفہ المنصور نے قید کررکھا تھا۔ حضرت جعفر صادق نے نص کے فلفہ کو یہ کہتے ہوئے پیش کیا کہ اگر چہوہ امام ہیں اور امت کے حقیق رہنما ہیں تاہم وہ خلافت کے لئے اپنے دعویٰ پر اصرار نہیں کرتے۔ آئندہ سے امام ایک روحانی استاد ہوگا' وہ اپنی نسل کو الوہی علم اور قرآن کا باطنی فہم عطا کرے گا۔ شیعوں کو چاہئے کہ ایک خطرناک سیاسی فضا میں اپنے نظریات اور سیاسی تصورات کو اپنے تک ہی رکھیں۔

تاہم اس فلنفے کوتصوف کی جانب مائل اشرافیہ ہی نے پیند کیا۔ زیادہ تر مسلمان . ایک زیادہ مہل ایمان کے طلب گار تھے اور وہ انہیں اس نظریے میں مل گیا جو پہلے پہل اموی دور کے اختتا م پر ظہور پذیر ہوا تھا مگر جے ہارون الرشید کے عہد میں نمایاں مقام حاصل ہوا۔ بینظر میسائیت کے حضرت عیسی " کے متعلق نظریے سے مشابہہ تھا۔اس کے مطابق قرآن الله كاغير مخلوق كلام ہے جو ابد سے موجود چلا آر ہا ہے اور جو حضرت محمظ پر نازل ہونے والی کتاب کی شکل میں انسانوں کو ملا ہے۔مسلمان خدا کوتو نہیں دیکھ سکتے تھے تاہم وہ قرآن کی تلاوت میں اسے بن سکتے تھے اورمحسوں کر سکتے تھے کہ وہ الوہی حضوری میں ہیں۔ جب وہ وحی کے الفاظ بولتے تو خدا کا کلام ان کی زبان پر اور ان کے منہ میں ہوتا' جب وہ کتاب مقدس کو اٹھاتے تو وہ خدا کواپنے ہاتھوں میں تھامتے۔اس فلفے نے معتز لہ کوخوف زدہ کر دیا کیونکہ ہیہ ان کے عقل ببندانہ تقویٰ اوراتحاد کے کڑے احساس پر تنقید کرتا تھا اور خدا کی سادگی پر زور دیتا تھا۔اس فلفے نے قرآن کو دوسری الوہی ہستی بنا دیا تھا۔ تاہم باطنی شیعوں کی طرح معتزلہ بھی ایک دانش ورانداقلیت ہی رہے جبکہ قرآن سے بیعقیدت بہت زیادہ مقبول ہوگئ۔اس کے مانے والوں کو اہل حدیث کہا جاتا تھا کیونکہ ان کا اصرار تھا کہ رسول کریم ﷺ کی سنت اور حدیث کواسلامی قانون کی بنیاد ہونا چاہئے۔انہوں نے امام ابوصنیفی کے پیروکاروں سے اتفاق نہیں کیا جو کہتے تھے کہ فقیہہ کواجتہاد کرنے کا اختیار حاصل ہے اور ان کا کہنا تھا کہ انہیں قرآنی ہدایت اور حدیث کو بنیا دبنائے بغیر قانون سازی کی اجازت ہونی جا ہئے۔

چنانچداہل حدیث روایت پند سے وہ مثالی ماضی کی محبت میں مبتلا ہے۔ وہ تمام خلفائے راشدین کا احرّام کرتے ہے حتی کہ حضرت معاویہ کا بھی رسول کریم ﷺ کے ایک ساتھی ہونے کی حیثیت میں احرّام کرتے ہے۔معزلہ کے برنکس جو کہ سیاس طور پر فعال سے وہ اس امر پر اصرار کرتے ہے کہ ''خیر کا حکم دینے اور برائی سے روکئے'' کی ذمہ داری صرف

#### **€86**

چند ہی لوگوں کی ہے۔ خلیفہ کا نذہب کوئی بھی ہواس کی اطاعت کی جانی چاہئے۔ یہ چیز ہارون الرشید کو پہند آئی تھی جو زیادہ نذہبی تح یکوں ہے مصالحت کے لئے مضطرب تھا۔ اس نے اہل حدیث کے انقلاب مخالف رجحان کو تسلیم کیا۔ بغداد میں معتزلہ کی قبولیت ختم ہوگئ اور اہل حدیث نے ان کا ساجی مقاطعہ کر دیا۔ ان کی درخواست پر چندمواقع پر تو حکومت نے ممتاز معتزلہ کو حوالہ زنداں بھی کر دیا۔

عباسی مذہبی تحریک کی قوت ہے آگاہ تھے اور چونکہ وہ اپنی حکمرانی کے سلسلے کو قائم کر چکے تھے اس لئے انہوں نے اپنے اقتدار کا اسلامی جواز مہیا کرنے کی کوشش کی۔انہوں نے رعایا کی زندگیوں کو با قاعدہ بنانے کے لئے فقہ کے ارتقا کی حوصلہ افزائی کی۔سلطنت میں ایک تقسیم ابھرنے لگی۔ عام لوگوں کی زندگیوں پرشریعت کا اثر تھا مگر اسلامی اصول نہ تو دربار میں رائج تھے اور نہ ہی حکومت کے اعلیٰ عہد بداران پر عمل کرتے تھے بلکہ وہ عباسی ریاست کے مفادات کی غرض سے اسلام سے پہلے کے آمرانہ قاعدوں سے وابستہ تھے۔

امویوں کے زیر عومت ہر شہر نے اپنی الگ فقہ وضع کر لی ہوئی تھی تاہم عباسیوں نے فتہا پر زور دیا کہ وہ قانون کا زیادہ متفقہ نظام وضع کریں۔ مسلمانوں کی زندگی کی ساخت میں زبردست تبدیلی واقع ہو چکی تھی۔ چونکہ اسلام قبول کرنے کے ممل کی حوصلہ افزائی کی جا رہے تھے۔ اب مسلمان اشرافیہ کا ایک جچھوٹا سا گروپ نہیں رہے تھے جو غیر مسلم اکثریت سے الگ تھلگ عسکری شہروں میں رہتے تھے بلکہ اب وہ اکثریت میں اسلام قبول کیا تھا اور اب بھی اپنے اب وہ اکثریت میں اسلام قبول کیا تھا اور اب بھی اپنے اب وہ اکثریت میں خوا کے لئے ایک واللہ میں اسلام قبول کیا تھا اور اب بھی اپنی اندور اعمال پرعمل پیرا تھے۔ عوام کی زندگیوں کو اسلام کے مطابق ڈھالئے کے لئے قاضوں کو زیادہ بھر پور تربیت دی جانے گئی اور المہدی اور ہارون الرشید نے فقہ کے سرپرست ماضوں کو زیادہ بھر پور تربیت دی جانے گئی اور المہدی اور ہارون الرشید نے فقہ کے سرپرست من کر قانون کے مطالعہ کی حوصلہ افزائی کی۔ غیر معمولی صلاحیتوں کے حامل دو علما نے لا فائی کا میں مرانجام دیا۔ مدینہ میں رائح قوانین اور فرجی افعال کو پیش کیا گیا تھا' جن کے بارے میں مالک ابن انس کی ایک ابن انس کی منت ان میں محفوظ ہے۔ آپ کے شاگردوں مالک ابن انس کی ایک ابن انس کی ایک ابن انس کی مقد ہو مدینہ مصراور شالی افریقہ میں میں ترتی دی جو مدینہ مصراور شالی افریقہ میں کیوں گیا۔

#### **€87**}

تاجم دوسر اوگول كا خيال تقا كەموجودە دوركا مدينه حقيقتاً بدعتول سے خالى اسلام کا ایک قابلِ اعتاد رہنما ہے۔امام محمد ادریس ابن الشافعیؒ (وفات 820ء) نے 'جو کہ غزہ میں غرِبت میں پیدا ہوئے تھے اور انہوں نے امام مالک کے ساتھ مدینہ میں تعلیم حاصل کی تھی، کہا کہ کسی ایک اسلامی شہر پر انحصار کرنا درست نہیں ہے جاہے اس کا ماضی کتنا ہی جلیل القدر ہو۔ ال کے بجائے تمام فقہ کی بنیاد رسول کریم ﷺ کی احادیث کو ہونا چاہئے کیونکہ آپ ﷺ قرآن کے حقیقی شارح بھی تھے۔قرآن کے احکامات اور قوانین کو حضرت محدیث کی حدیث اورسنت کی روثنی میں سمجھا جا سکتا ہے۔ تاہم شافعی مسلک کےلوگ اس امر پر زور دیتے ہیں کہ ہر حدیث کے راوی ایسے متند اور متقی مسلمان ہونے جاہئیں' جن کا سلسلہ خود حضرت محمد ﷺ تک براہِ راست قائم ہو۔اس کو اسناد کہا جاتا ہے۔اسناد کی لاز ما سخت چھان پھٹک کی جانی چاہئے اور اگر اس زنجیر کی ایک کڑی بھی بُرا راوی ثابت ہوتو ایسی حدیث کو بالکل قبول نہیں کُرنا چاہئے۔امام شافعیؓ نے اہل حدیث اور امام ابوحنیفہؓ جیسے ان فقہا کے مامین مصالحت کی کوشش کی جواجتہاد کی ضرورت پر زور دیتے تھے۔ امام شافعیؒ اس بات سے متفق تھے کہ اجتہاد کسی حد تک ضروری بھی ہے تا ہم ان کا ایمان تھا کہ اس کورسول کریم ﷺ کی روایات اور معاصر عمل کے درمیان قیاس تک محدود ہونا چاہیے۔ امام شافعی نے کہا کہ اصول فقہ چار ہیں یعنی قرآن سنت رسول ﷺ، قیاس اور اجماع۔ خدا بوری امت کو باطل پرنہیں ہونے دے گا اس لئے اگر کسی روایت کوتمام مسلمان قبول کر لیں خواہ اس کی تائید کوئی ایک قرآنی آیت یا حدیث نہ بھی کرتی ہوتو اسے مصدقہ ومسلمہ تسلیم کیا جانا چاہئے۔ امام شافعیؓ کا طریق درتی کے جدید معیارات کے مطابق رسول کریم ﷺ کی سنت کی تھوس تاریخیت کویٹینی بنانے کا اہل نہیں تھا تاہم بیایک ایسے طرز زندگی کی تخلیق کے لئے خاکہ ضرور مہیا کرسکتا تھا جومسلمانوں کو ایک گهرااوراطمینان بخش مذہبی تجربه یقیناً کروا تا۔

امام شافعی کے کام کی بنیاد پر دوسرے عالموں نے احادیث کا مطالعہ کیا۔ امام بخاری (وفات 870ء) اور امام مسلم (وفات 878ء) نے حدیث کے دوستند مجموعے مرتب کئے جنہوں نے فقہ میں دلچین کوفروغ دیا اور بالآخر پوری اسلامی سلطنت میں شریعت کے مقدس قانون کی بنیاد پر استوار ایک کیساں نہیں زندگی کوتخلیق کیا۔ اس قانون کا سرچشمہ انسان کامل یعنی حضرت محمد علیہ کی شخصیت تھی۔مسلمانوں نے اس امید کے ساتھ آپ ساتھ کی خارجی زندگی کی چھوٹی چھوٹی جزئیات پر بھی عمل کرتے ہوئے اور آپ ساتھ کے کھانے کی خارجی زندگی کی چھوٹی جھوٹی جزئیات پر بھی عمل کرتے ہوئے اور آپ ساتھ کے کھانے ک

#### €88}

دھونے 'بولنے اور عبادت کرنے کے انداز کو اپناتے ہوئے زندگی بسر کرنا شروع کی کہ اس طرح وہ آپ بیٹے کی ماننداللہ کی کامل اطاعت کرنے کے اہل ہو جائیں گے۔ فدہبی تصورات اور افعال اس لئے جزنہیں پکڑ گئے تھے کہ انہیں طاقتور اللہیات دانوں نے فروغ دیا تھا اور نہ ہی اس لئے کہ ان کی تاریخی یاعقلی بنیاد دکھائی جاسمتی تھی بلکہ اس لئے کہ ان پرعمل کرنے سے یہ بتا چلاتھا کہ وہ مومنوں کو مقدس ماور ائیت کا احساس مہیا کرتے ہیں۔ اس وقت سے مسلمان سنت کے ساتھ گہری وابستگی رکھتے ہیں 'جس نے انہیں حضرت محمد عین کی شخصیت کے ساتھ ایک نہایت گہری کے بر داخلی قربت عطائی اور آپ بیٹ کو ساتویں صدی عیسوی ہیں بہیں بہیں بیلہ ان کی زندگوں میں دائی طور پر ایک زندہ موجودگی اور انہی کا جزو بنادیا۔

تاہم شریعت بھی تمام اسلامی نیکوکاری کی طرح سیای ہی تھی۔ وہ ایک ایسے معاشرے کے خلاف احتجاج کرتی تھی جے ذہبی لوگ بدعنوان تصور کرتے تھے۔ امام مالک ابن انسٌ اور امام شافعیٌ دونوں نے اولین عباسیوں کے خلاف شیعہ انقلابوں میں حصہ لیا تھا۔ دونوں ہی کوسیاست میں حصہ لینے کی وجہ سے قید کیا گیا۔ تاہم انہیں رہا کر دیا گیا اور المهدى اور ہارون الرشید نے ان کی سر برتی کی جوان کی لیافت کو استعمال کر کے پوری سلطنت کے لئے ایک مشتر کہ قانونی نظام تشکیل دینا چاہتے تھے۔شریعت نے درباری شان وشوکت اور بادشاہت کو ممل طور پر رد کر دیا۔ اس نے خلیفہ کے اقتدار کومحدود کیا' اس امر پر زور دیا کہ وہ رسول كريم ﷺ يا خلفائ راشدين جيما كردارنبين ركهنا بلكه اس كوتو صرف مقدس قانون ك منتظم بنے کی اجازت ہے۔ لہذا دربار داری کوغیر اسلامی قرار دیتے ہوئے مکمل طور پرمطعون کیا گیا۔ قرآن کی طرح شریعت بھی مساوات کا حکم دیتی ہے۔ اس میں کمزوروں کے تحفظ کے لئے خصوصی احکامات موجود ہیں نیز خلافت یا دربار جیسا کوئی ادارہ فرد کے ذاتی فیصلوں اور عقائد میں مداخلت کا کوئی اختیار نہیں رکھتا۔ ہرمسلمان پر بیمنفر وفرض عائد ہے کہ وہ اللہ کے احکامات برعمل کرے اور کوئی آبی مقتدرہ (اتھارٹی) کوئی ادارہ (جیسے 'ج ج '') اور مذہبی پیشواؤں کا کوئی مخصوص گروہ مسلمان فرد اور اللہ کے درمیان نہیں آ سکتا۔ سب مسلمان برابر تھے۔ کوئی اشرافیہ ملائیت یا پیٹوائیت وسلے کا کردار ادانہیں کرسکتی۔ یوں شریعت معاشرے کو دربارے باکل مخلف سانچ میں ڈھالنے کے لئے کوشال تھی۔ اس کا مقصد ایک دوسری ثقافت تشكيل دينا اورايك احتج بي تحريك منظم كرناتها جس كى وجدے اس كا خلافت كے ساتھ تنازعه بيدا هو كيابه

**€89**}

ہارون الرشید کے دور اقتدار کے اختتام تک یہ واضح ہو گیا تھا کہ خلافت اپنے عروج کے مرحلے کو عبور کر چک ہے۔ جدید ذرائع مواصلات اور رابطوں کے جدید وسائل کے وجود میں آنے سے پہلے کوئی واحد حکومت اس قدر وسیع علاقے پر لامحدود وقت تک کنٹرول نہیں رکھ سکتی تھی۔ مرکز سے دور واقع صوبے مثلاً پین (جہاں ایک مفرور اموی نے 756ء میں ایک خلاف سلسلۂ حکومت قائم کیا تھا) الگ ہونا شروع ہو گئے تھے۔ معیشت کو زوال آرہا تھا۔ ہارون الرشید نے سلطنت کو اپنے وہ بیٹوں میں بانٹ کر اس مسئلے کو حل کرنے کی کوشش کی تھی گر اس کی وفات کے بعد دونوں بھائیوں میں خانہ جنگی چھڑگئی (18-809ء)۔ اس زمانے میں دربار کی سیکولرساخت کی میطامت تھی کہ فتنہ جنگوں کے برخلاف اس خانہ جنگی کا کوئی نظریاتی یا مذہبی محرک نہیں تھا' میتو سیدھا سادا شخصی عزائم کا تصادم تھا۔ جب مامون الرشید فاتح تھر ااور اس نے اپنے دور اقتدار (38-813ء) کا آغاز کیا تو یہ امر واضح تھا کہ سلطنت میں دوبڑے مراکز قوت تھے: ایک تھا دربار کا اشرافی حلقہ اور دوسرا شریعت کی بنیاد پر قائم مساوات پنداور مراکز قوت تھے: ایک تھا دربار کا اشرافی حلقہ اور دوسرا شریعت کی بنیاد پر قائم مساوات پنداور درستور پینڈ' علقہ۔

مامون الرشيد کواپ اقتدار کی کمزوری کاعلم تھا۔ اس کا دوراقتد ارغانہ جنگی کوفہ اور بھرہ میں شیعی بغاوت (15-814ء) اور خراسان میں ایک خارجی انقلاب سے شروع ہوا تھا۔
اس نے ان مخالف گروپوں سے مصالحت اور مذہبی تناؤ کو کم کرنے کی کوشش کی تاہم اس کی ان پالیسیوں کی وجہ سے بھی بدتر ہو گئے۔ خود ایک دانثور ہونے کی وجہ سے بھی بدتر ہو گئے۔ خود ایک دانثور ہونے کی وجہ سے اس طبعاً معتزلہ کی عقلیت پندی نے اپنی طرف راغب کرلیا اوروہ ان کی جمایت کرنے لگا۔
اس کے علاوہ وہ یہ بھی دیکھ سکتا تھا کہ اہل حدیث جواس بات پر زورویتے تھے کہ ہر مسلمان کی الوبی قانون تک براہِ راست رسائی ہوتی ہے ان کی عوامی تحریکہ مطلق بادشاہت کے ساتھ مطابقت نہیں رکھتی۔ چونکہ معتزلہ دوبارہ اقتدار میں آگئے تھے لہذا انہوں نے اہل حدیث سے مطابقت نہیں رکھتی۔ چونکہ معتزلہ دوبارہ اقتدار میں آگئے تھے لہذا انہوں نے اہل حدیث سے معتزلہ کو بیرو بن گئے۔ معتزلہ کی معتزلہ کی معتزلہ کی مامون نے کوئی بھلا کا منہیں کیا تھا۔ اس کا نتیجہ یہ نکلا کہ وہ عوام سے کٹ کررہ حمایت کرکے مامون نے کوئی بھلا کا منہیں کیا تھا۔ اس کا نتیجہ یہ نکلا کہ وہ عوام سے کٹ کررہ حمایت کیا۔ ایک مرحلے پر خلیفہ نے شیعول کے آٹھویں امام علی الرضا کو اپنا جانشین بنا کر ان کی حمایت علی مصل کرنے کی کوشش کی تاہم شیعہ بھی معتزلہ کی طرح فقط ایک روحانی اور وانشور حمایت سے اور وہ خلیفہ کے لئے عوامی تائیہ حاصل نہیں کروا سکتے تھے۔ چند یاہ بعد امام رضا مشارافیہ بی شیعہ اور وہ خلیفہ کے لئے عوامی تائیہ حاصل نہیں کروا سکتے تھے۔ چند یاہ بعد امام رضا

**∮90**}⊳

فوت ہو گئے امکان ہے کہ انہیں قتل کیا گیا ہو۔

بعد میں آ نے والے خلفا نے شیعوں کی خوشنودی حاصل کرنے کی کوشش کی اور کبھی ایک اور کبھی دوسرے نہ بہی دھڑ ہے کے درمیان معلق رہے 'جبکہ انہیں پچھ بھی حاصل نہیں ہوا۔ خلیفہ اعتصم نے فوج کوا بنی ذاتی فوج میں بدل کر بادشاہت کو مضبوط بنانے کی کوشش کی۔ اس کی فوج ترک غلاموں پر مشمل تھی۔ تاہم اس کا بھیجہ یہ نکلا کہ وہ عوام سے مزید الگ تھلگ ہو گیا نیز ترک فوجیوں اور بغداد کے لوگوں کے مابین تناؤ پیدا ہو گیا۔ اسی وجہ سے خلیفہ نے دار الخلافہ سامرہ منتقل کر لیا جو کہ بغداد کے جنوب میں ساٹھ میل دور واقع تھا۔ لیکن اس کے اس دار الخلافہ سامرہ منتقل کر لیا جو کہ بغداد کے جنوب میں ساٹھ میل دور واقع تھا۔ لیکن اس کے اس مقدام نے اسے مزید الگ تھلک کر دیا۔ ترک 'جن کا لوگوں کے ساتھ کوئی فطری رابطہ نہیں تھا ہر عشرے میں مضبوط ہوتے گئے اور آ خرکار وہ خلیفہ سے الگ سلطنت کا کنٹرول حاصل کرنے میں کا میاب ہو گئے۔ نویں صدی کے اواخر اور دسویں صدی کے شروع میں سیاسی طور پر سرگرم میں میں کا میاب ہو گئے۔ نویں صدی کے اواخر اور دسویں صدی کے شروع میں سیاسی طور پر سرگرم شیعوں نے ساتھ کوئی بغاوتیں کیں اور انہوں نے متصوفانہ گوشہ گیری نہیں اپنائی۔ ادھر معاشی بحران بھر معاشی بحران ہوتا چلا گیا۔

تاہم سیای انتثار کے دنوں میں سن مسلک نے تقویت پائی۔ معترلہ اور اہل صدیث نے رفتہ رفتہ اپنے اختلافات خم کردئے اور باہم قریب ہو گئے۔ اس عمل میں ایک اہم شخصیت سے ابوالحن الاشعری (وفات 935ء) جنہوں نے معترلہ اور اہل حدیث کی البیات کے مابین توافق کی کوشش کی۔ معترلہ خدا کے تجسیسی تصورات سے اس قدر خوف زدہ سے کہ انہوں نے اس امر کوشلیم کرنے سے انکار کردیا کہ خدا کوئی''انسانی'' اوصاف رکھتا ہے۔ جب قرآن اس امر پر زور دیتا ہے تو خدا کس طرح ''بول' یا''کی تخت پر بیٹے'' سکتا ہے۔ جب قرآن اس امر پر زور دیتا ہے تو خدا کس طرح ''بول' یا''کی تخت پر بیٹے'' سکتا ہے؟ ہم خدا کے''علم' یا'' طاقت' کے بارے میں کیسے بات کر سکتے ہیں؟ جبداہل حدیث کا کہنا تھا کہ اس سے خدا کا درجہ گھٹ کر کسی نم جو صوصیت سے عاری تجرید ہی رہ جاتا ہے۔ کہنا تھا کہ اس سے خوا کا درجہ گھٹ کر کسی نہ ہی خصوصیت سے عاری تجرید ہی رہ جاتا ہے۔ الاشعریؒ نے ان سے موافقت تو کی تاہم معزلہ کی بات یہ کہر کسلیم کی کہ خدا کی صفات انسانی الواظ جو اس کا اظہار اوسان کے جیسی نہیں ہیں۔ قرآن خدا کا غذگلوق ہیں۔ حقیقت کے پردے میں نہاں کی پراسرار کرتے ہیں ادر روشنائی اور کتاب کا کاغذگلوق ہیں۔ حقیقت کے پردے میں نہاں کی پراسرار جو ہرکی تلاش لا یعنی ہے۔ وہ تاریخ کے شوس حقائق ہی کو جان سکتے ہیں۔ الاشعریؒ کے خیال بیل کوئی فطری قوانین موجو دنہیں ہیں۔ خدا ہر لحد دنیا کواسیخ امرے چلارہا ہے۔

**∮91**∳

آ زاد اراد ہے جلیسی کوئی شے وجود نہیں رکھتی ہے 'لوگ اس وفت تک پھے نہیں سوچ سکتے جب تک خدا ان میں اور ان کے ذریعے نہ سو چے آگ اس لئے نہیں جلتی ہے کہ جلنا اس کی فطرت ہے بلکہ وہ تو اللّٰہ کی مرضی ہے جلتی ہے۔

مسلمانوں کی اکثریت ہمیشہ معتزلہ کے افکار کو اپنے لئے نا قابل فہم یاتی تھی۔اس کے برنکس الاشعری کا فلفہ سی مسلمانوں کا غالب فلفہ بن گیا۔ واضح بات ہے کہ یہ کوئی عقلیت پیندانه مسلک نہیں تھا بلکہ زیادہ متصوفا نہ اور مراقباتی نظام تھا۔ اس نے مسلمانوں کو باور کرایا کہ قرآن کےمطابق الوہی ہتی ہر جگہ موجود ہے' خارجی حقیقت میں ماورائی حقیقت کو نہاں دیکھا جاسکتا ہے۔انہوں نے اہل حدیث کے ہاں موجود اس شنگی کوسیراب کیا کہ خدا کا تج بہ ٹھوس حقیقت میں کیا جائے۔ یہ ایک ایبا فلسفہ تھا جو کہ شریعت کی روح سے ہم آ ہٹک تھا۔ ملمان حضرت محميظ كے طرز حيات كے مطابق زندگى گزارنے كے لئے زندگى كے جھولے سے جھوٹے معاملے میں بھی آ ب اللہ کی سنت بیمل کرتے تھے۔اللہ کے محبوب رسول حضرت محمظ کے اسوہ پر عمل کرتے ہوئے تیموں سے شفقت کا سلوک کر کے غریبوں کی دادری کر کے اور جانوروں پرمہر بانی کر کے یا کھانا کھاتے ہوئے تہذیب وشائشگی کا روبیا نیا کرخود کو خدا کا پیندیدہ انسان بنایا جا سکتا تھا۔مسلمان قرآن کی ہدایت برعمل کر کے خدا کا ذکر کرتے ہوئے اپنی زندگیوں کے شکافوں کو بھر لیتے تھے <u>ہ</u>ے۔ دسویں صدی کے وسط تک شریعت بوری سلطنت میں رواج یا گئی۔ فقہ کے حار کمتب فکر تھے یعنی حنفیٰ ماکئی شافعی اور حنبلی۔مؤخرالذکر کتب فکرامام حنبل ؒ کے افکار بربمنی تھا اور اہل حدیث اسے مانتے تھے۔ عملی طور پر ان حیاروں ملکوں میں کوئی نمایاں فرق نہیں تھا۔ ہرمسلمان ان میں ہے کسی کوبھی چن سکتا تھا تاہم زیادہ ترمنلمان مقامی طوریر غالب مسلک ہی کی طرف ماکل ہوتے تھے۔

تاہم جیمیا کہ کوئی فردتو قع کرسکتا ہے سی مسلمانوں کو متحد کرنے والا عامل سیاسی تھا۔ خدا کا تجربہ براوری کی اختیار کردہ صورت میں کیا گیا اور اس نے ایک مسلمان کی ذاتی پر ہیزگاری پر اثر ڈالا۔تمام سی مسلمان حضرت محمہ ﷺ اور خلفائے راشدین کا احترام کرتے

**∮92**∲

تھے۔حضرت عثان یا حضرت علی اپنی ناکامیوں کے باوجود نہایت متی مسلمان سے اور وہ اللہ کی اطاعت کے معالمے بیس موجودہ حکم انوں ہے کہیں آگے تھے۔سنیوں نے شیعوں کے برعکس پہلے تین خلفائے راشدین کا مقام گھٹایا نہیں۔ شیعہ کہتے تھے کہ صرف حضرت علی ہی امت کے امام ہیں۔شیعوں کے المیہ وژن کے مقالج بیس سنیوں کا مسلک زیادہ امید پرستانہ تھا۔ان کا ایمان تھا کہ خدا ناکامیوں اور تنازعوں کے وقت بھی ان کے ساتھ ہوسکتا ہے۔ برادری کی وحدت ایک مقدس قدرتھی کیونکہ اس سے اللہ کی تو حید کا اظہار ہوتا تھا۔ یہ کی بھی فرقہ وارانہ تقسیم سے کہیں زیادہ اہم تھی۔ چنانچے امن کے حصول کے لئے موجودہ خلیفوں کو ضرور تسلیم کرنا چاہئے طالانکہ ان کی خامیاں واضح ہیں۔اگر مسلمان شریعت کے مطابق زندگی بسر کریں تو وہ چاہئے طالانکہ ان کی خامیاں واضح ہیں۔اگر مسلمان شریعت کے مطابق زندگی بسر کریں تو وہ ایک جوابی شافت تخلیق کر کے موجودہ بدعنوان سیاسی نظام کو تبدیل کر سکتے ہیں اور اسے اللہ کی رضا کے تابع بنا سکتے ہیں۔



# باطنی تحریکیں

اگر چہ اکثریت اس عقیدے پڑمل پیرائھی تاہم اس نے سب مسلمانوں کومطمئن نہیں کیا۔ جولوگ زیادہ دانشور تھے یا تصوف کی طرف مائل تھے انہیں مذہب کی مختلف تعبیر کی ضرورت تھی۔عباسیوں کےعہد میں اسلامی فلنفے اور روحانیت کی جار مزید پیچیدہ شکلیں ظہور میں آئیں جنہوں نے اشرافیہ ہی کومتاثر کیا۔ان تصورات کو عام لوگوں سے خفیہ رکھا گیا تھا کیونکہ ماہرین کا ایمان تھا کہ کم تر ذہانت رکھنے والے لوگ انہیں غلط سمجھ لیس گے اور پیر کہ وہ صرف عبادت اور مراقبے سے شعور یا سکتے ہیں۔ بیراز داری خود حفاظتی کا بھی ایک طریقہ تھی۔ شیعوں کے چھے امام جعفر الصادق نے اپنے شاگردوں کو اپنی حفاظت کی غرض ہے تقیہ برعمل پیرا ہونے کی ہدایت کی شیعوں کے لئے وہ زمانہ بہت کڑا تھا کیونکہ انہیں سیاس انظامیہ کی جانب سے خطرہ لاحق تھا۔ ادھر علما کو بھی ان باطنی گروہوں کی مذہبی رائت کے حوالے سے شبہات تھے۔ تقیہ نے تنازعے کو بہت ہی کم کر دیا۔ عیسائیت میں ایبا ہوتا تھا کہ جولوگ انظامیہ (اسٹیبلشسنٹ) سے مختلف عقائد کے حامل ہوتے انہیں بدعتی قرار دے کرظلم وستم کا نشانه بنایا جاتا تھا۔اسلام کے میہ پوشیدہ اختلاف کرنے والے لوگ اپنے نظریات کے حوالے سے خاموش رہے اور انہوں نے عام طور پر اپنے بستر پر ہی موت کو گلے لگایا۔ تاہم خفیہ رکھنے کی یالیسی ایک گهری معنویت بھی رکھتی تھی۔ باطنیوں کی فکر اور الہیاتی بصیرت مجموعی طرز زندگی کا ایک حصیتھیں ۔متصوفا نہا فکار کو خاص طور پرتخیلاتی اور وجدانی اعتبار سے درست سمجھ کر ان کا تجربه کیا جاسکتا تھا مگر ضروری نہیں تھا کہ انہیں کوئی باہر والا عام فردعقلی طور پرسمجھ سکے۔اگر کوئی شخص اس کامکمل طور پر جائزہ لینا چاہتا تو اسے ایک خاص جمالیاتی تربیت اور مہارت در کار ہوتی تھی۔

باطنوں کا خیال تھا کہان کے تصورات بدعت نہیں ہیں۔ان کا ایمان تھا کہوہ عام

**∳94**∳

علماء کے مقابلے میں وتی کے زیادہ گہرے معانی کو بھھ سکتے ہیں۔ یہ بات بھی ضرور ذہن میں رکھنی چاہئے کہ اسلام میں عقا کداور افکار اسنے اہم نہیں ہیں جتنے عیسائیت میں اہم ہیں۔ اسلام ایک ایسا فدہب ہے جو کچھ مخصوص تصورات کو تسلیم کرنے کی بجائے لوگوں ہے ایک خاص انداز سے زندگی بسر کرنے کا تقاضا کرتا ہے۔ وہ سب مسلمان جو باطنی مسلکوں کی طرف ماکل ہوئے اسلام کے پانچ بنیادی ارکان پر عمل کرتے تھے۔ وہ 'شہادت' دیتے تھے کہ'' اللہ کے سواکوئی معبور نہیں اور حضرت محمد بھی اللہ کے رسول ہیں۔'' وہ روزانہ پانچ وقت نماز پڑھا کرتے تھے زکو قادا کیا کرتے تھے اور اگر حالات اجازت دیتے تو زندگی میں ایک مرتبہ مکہ جاکر جج کیا کرتے تھے۔ جو شخص بھی ان بنیادی ارکان پر عمل دیے ہیرا ہوتا وہ سیا مسلمان ہوتا تھا چاہا ہم ردیا عورت کے عقائد کچھ بھی ہوں۔

بم شیعیت کے نظریے تقیہ پر پہلے گفتگو کر آئے ہیں جے امام جعفر الصادق نے عباسیوں کے اقتدار میں آنے کے فوری بعد وضع کیا تھا۔ اگر چہ شیعہ بھی سنیوں کی طرح شریعت کو مانتے تھے تاہم ان کی اپنی فقہ تھی (جس کا نام امام جعفر الصادق کے نام پر' فقهُ جعفریہ ' ہے) اور وہ اپنے وقت کے امام سے ہدایت و رہنمائی لیا کرتے تھے جے اپنے دور کے لوگوں کے لئے الوبی ''علم'' عطا کیا گیا ہوتا تھا۔ امام کسی بھی خطا سے پاک روحانی ہادی اورا یک کامل قاضی ہوتا تھا۔سنیوں کی طرح شیعہ بھی مسلمانوں کی اولین برادری کی طرح اللہ کا براہ راست تجربہ کرنا چاہتے تھے جس نے حضرت محد علیہ پر اللہ کی وی قرآن کو نازل ہوتے ویکھا تھا۔الوہی ہدایت یافتہ امام کی علامت سے شیعوں کے مقدس حضوری کے شعور کی عکاسی ہوتی تھی جس کوصرف سے ارتکاز کرنے والے افراد ہی پاسکتے تھے مگرخطرناک دنیا سے پوشیدہ رکھتے تھے۔امامت کا نظر بیعام سیاسی زندگی کی المناک صورتحال میں الوہی ہدایت کوملی جامہ پہنانے میں درمیش شدیدترین مشکلات کو ظاہر کرتا ہے۔ شیعہ یقین رکتے تھے کہ ہرامام کواس کے عہد کے خلیفہ نے قتل کروا دیا تھا۔ کر بلا میں تیسرے امام حضرت حسینؓ کی شہادت اس بات کی بین مثال تھی کہ اس دنیا میں خداکی رضا پھل کرنا کتنا مشکل ہے۔ دسویں صدی سے شیعہ عاشورہ کے دن (10 نحرم) کو آپؓ کی شہادت کا سوگ عوامی سطی پر منانے گئے۔ وہ آ نسو بہاتے' سینے پیٹتے ہوئے گلیوں میں سے گزرتے اور مسلم سیاسی زندگی کی بدعنوانی کے خلاف اپنی لا فانی مخالفت کا اعلان کرتے جاتے۔ان کا احتجاج قرآن کے واضح احکامات کی خلاف ورزی کر کے امیروں کو مراعات دینے اور غریوں کو کچل دینے کے عمل کے خلاف ہوتا تھا۔ ہوسکتا

**∳95**∲

ہے کہ امام جعفر الصادق کی پیروی کرنے والے شیعہ سیاست سے الگ رہتے تاہم ساجی انصاف کی لگن ان کے اس احتجاج میں دل بن کر دھڑ کی تھی۔

جب نویں صدی کے دوران خلافت کو زوال آنے لگا تو عباسیوں کی شیعوں کے خلاف عداوت دو إرہ الجرآئی۔خلیفہ المتوکل (61-847ء) نے دسویں امام علی الہادی کو مدینہ ے سامرا بلایا اور انہیں گھر میں نظر بند کر دیا گیا۔اس نے فیصلہ کیا تھا کہ اسے رسول کریم ﷺ کی حقیقی اولا د کے آزادر ہنے کا خطرہ مول نہیں لینا چاہئے۔اس کے بعد سے امام حقیقتاً شیعوں کے لئے نا قابل رسائی ہو گئے اور وہ صرف'' نائبوں' کے ذریعے ہی اپنے ماننے والوں سے رابطہ رکھ سکتے تھے۔ جب 874ء میں گیار ہویں امام فوت ہوئے تو بیان کیا جاتا ہے کہ ان کا ا کی بیٹا تھا جو اپنی زندگی بچانے کے لئے غیبت میں جلا گیا۔ یقیی طور پر بارہویں امام کا کوئی واضح سراغ نہیں ہے جو کہ ہوسکتا ہے پہلے ہی فوت ہو گئے ہوں۔ تاہم آج بھی نائب ان کی طرف سے شیعوں کی سربراہی کرتے ہوئے انہیں قرآن کے باطنی مطالعے میں رہنمائی دیتے ہیں' زکو ۃ جمع کرتے ہیں اور قانونی فیلے کرتے ہیں۔ جب 934ء میں امام غائب اپنی فطری زندگی بوری کر چکے تو ان کا نائب شیعوں کے لئے ایک خصوصی پیغام لے کر آیا۔اس پیغام کے مطابق وہ پردۂ غیب میں چلے گئے تھے اور خدانے انہیں معجزانہ طور پر چھپالیا تھا اور وہ شیعوں سے مزید رابط نہیں رکھیں گے۔ وہ ایک لمبے عرصے کے بعد کسی روز انصاف کے دور کا آغاز كرنے كے لئے واپس آئيں گے۔امام غائب كے پردؤ غيب ميں چلے جانے كے قصے كوكسى ونیاوی واقعے کے بیان کی طرح حقیقی معنوں میں نہیں لینا چاہئے۔ یہ تو ایک صوفیانه نظریہ تھا جو ایک نا قابل گرفت عیرمرئی یا نا قابل رسائی و نیامیں حاضر گرغیر و نیاوی ہتی کے بارے میں ہارے احساس کو ظاہر کرتا ہے۔اس سے پیجھی ظاہر ہوتا ہے کہاس دنیا میں سچی ندہبی پالیسی کا نفاذ ناممکن ہے کیونکہ موجودہ خلفا نے اس زمین ہے حضرت علیؓ کے علم کومٹا ڈالا تھا۔اس کے بعد سے شیعہ علما امام غائب کے نمائندہ بن گئے اور ان کی رضا کی تشریح وتعبیر کے لئے اپنی صوفیا نہ اورعقلی بصیرتوں کو استعال کرنے لگے۔ بارہ اماموں پر ایمان رکھنے والے شیعوں نے سای زندگی میں مزید کوئی حصہ نہیں لیا کیونکہ ان کا کہنا تھا کہ امت کے سیح رہنما امام غائب کی عدم موجود گی میں کوئی بھی حکومت جائز نہیں ہوسکتی۔امام کی واپسی کے لئے ان کی آرزو مندی برادری کی حالت برایک الوبی بےاطمینانی کا اظہار کرتی تھی۔

تمام شیعہ نہ تو بارہ اماموں کو ماننے والے تھے نہ سیاست سے نفرت کرتے تھے۔

اساعیلیوں کو یقین تھا کہ حضرت علی کا سلسلہ امام جعفر الصادق کے بیٹے حضرت اساعیل پرختم ہو جاتا ہے جنہیں امام متعین کیا گیا تھا مگروہ اپنے والد سے پہلے ہی وفات یا گئے تھے۔ وہ امام جعفر الصادق کے دوسرے بیٹے حضرت موی کاظم کی امامت کوتسلیم نہیں کرتے جبکہ بارہ اماموں کو ماننے والے شیعہ انہیں ساتواں امام تسلیم کرتے ہیں۔ 5 انہوں نے ایک مخفی روحانیت بھی تشکیل دی تھی جو صحفے کے باطنی مفہوم کو بیان کرتی تھی۔ تاہم سای زندگی سے الگ ہونے کی بجائے انہوں نے ایک سراسر مختلف سیاسی نظام وضع کرنے کی کوشش کی اور ان میں سے بیشتر سیاسی طور پر فعال تھے۔ 909ء میں ایک اساعیلی رہنما تینس پر قابض ہونے میں کامیاب ہو گیا اور اس نے المهدي كا لقب اختيار كرليا۔ 983ء میں اساعيليوں نے عباسیوں سےمصربھی چھین لیا اور قاہرہ میں متوازی خلافت قائم کرلی جولگ بھگ دوصدیوں تک برقرار رہی۔ اس کے علاوہ شام' عراق' ایران اور یمن میں بھی اساعیلی خفیہ طور پر سرگرم رہے۔لوگوں کو مقامی'' داعی'' بتدریج فرقے میں شامل کیا کرنا تھا۔جس مذہب پر نچلے درجوں مين عمل كيا جاتا تقاوه الل سنت جيسانهين تقاتا هم نيا شامل مونے والاشخص جول جول ترقى ياتا جاتا اسے ایک زیادہ پیچیدہ فلفے اور روحانیت سے متعارف کروایا جاتا تھا جس میں ماورائی حیرت کے احساس کو بیدار کرنے کے لئے ریاضی اور سائنس کو بطور وسیلہ استعال کیا جاتا تھا۔ قرآن پر گہراغور وفکر کرنے کے بعد اساعیلیوں نے تاریخ کے دائروی تصور کو وضع کیا جس کے مطابق ان کا ایمان تھا کہ جب سے شیطان نے خدا سے بغاوت کی ہے دنیا کو زوال آرہا ہے۔ دنیا میں چیعظیم پیغیر (حضرت آ دمؑ 'حضرت نوٹے ' حضرت ابراہیمؓ ' حضرت مویٰ ؑ ' حضرت عیسی اور حضرت محمد ﷺ ) ہیں جن میں سے ہرایک نے اس زوال کوروکا تھا۔ ہر پیغمبر کا ایک''وصی'' تھا جس نے اپنے پیغام کے خفیہ معانی ان لوگوں کوسکھائے جواسے بیجھنے کی اہلیت رکھتے تھے۔ مثال کے طور پر حفرت مویٰ " کے وصی حضرت ہارون اور حضرت محمد ﷺ کے وصی حضرت علی متھے۔مومن ان کی تعلیمات برعمل پیرا ہو کر دنیا کوعدل کے آخری دور کے لئے تیار کریں گے جس کا آغاز حفزت مہدیٰ کریں گے۔

یدایک پرکشش تحریک تھی۔ جہاں سی دربار کے خلاف احتجاج کرتے ہوئے علوم و فنون سے دور ہو گئے تھے وہاں اساعیلیوں نے زیادہ دانشور مسلمانوں کو ندہبی طریقے سے نئے فلفے کا مطالعہ کرنے کا موقع فراہم کیا۔ وہ قرآن کی اپنی روحانی تفییر میں'' تاویل' کو استعال کرتے تھے جو کہ عبادت گزار کی توجہ لفظی معانی سے ہٹا کر پوشیدہ' الوہی حقیقت کی طرف لے

#### **€97**

جاتی تھی جو کہاس کا اصل سرچشم تھی۔قرآن زور دیتا ہے کہ الوہی ستی کو کمل طور پرعقلی یا منطق انداز سے بیان نہیں کیا جا سکتا اس لئے خدا اپنے بندوں سے نشانیوں (آیات) کے ذریعے ابلاغ كرتا ب\_اساعيلي بميشه خداك لئے كناية "نا قابل تصور" كى اصطلاح استعال كرتے تھے۔ان کا بی بھی ایمان تھا کہ خدا ہمیشہ انسانی سوچ سے بلند تر رہا ہے اس لئے کوئی انکشاف یا الہاتی نظام بھی حتی نہیں ہو پایا۔ اساعیلی اس بات سے اتفاق کرتے تھے کہ حضرت محمد اللہا آخری اورچھ بڑے پیغمبرول میں سب سے زیادہ اہم پیغمبر ہیں تاہم وہ یہ بھی کہتے تھے کہ آپ ﷺ جس وحی کو لے کر آئے تھے اس کی وضاحت صرف حضرت مہدی آ کر کریں گے۔ چنانچیہ وہ نے سی کے امکان کے لئے کشادہ تھے جو کہ زیادہ روایت پسندعلما کے لئے چونکا دینے والا امرتھا۔ تاہم اساعیلیت محض ایک استغراقی مسلک نہیں تھا۔ تمام سیچمسلمانوں کی طرح وہ بھی امت کی تقدیر کے بارے میں متفکر تھے اوران کا ایمان تھا کہ اگر عقیدے کو سیاح ممل سے جدا رکھا جائے تو وہ بے کار ہو جاتا ہے۔ ایک عادلانہ اور شائستہ معاشرے کے قیام کے لئے جدوجہد کر کے در حقیقت وہ حفرت مہدی گی آمد کا راستہ ہموار کر رہے ہوتے ہیں۔ اساعیلیوں کےخلافت قائم کرنے سے ظاہر ہوا کہ ان کے مثالئے (آئیڈیل) میں سیاس جو ہر نهال تھا تا ہم ہیکھی اکثریت کومتاثر نہیں کر سکا۔اساعیلی وژن بہت زیادہ نظام مراتب والا اور اشرافی تھا جس کی وجہ ہے اس میں دانشور مسلمانوں کی بہت تھوڑی می تعداد کے لئے ہی کشش

اساعیلیوں نے اس زمانے میں ابھرنے والی تیسری مخفی تحریک نظافہ '' سے کافی مقدار میں کا کناتی علامتیں اخذ کیں۔ اس تحریک نے عباسیوں کے دور میں برپا ہونے والی شافتی نشاۃ ٹانیہ سے جنم لیا تھا' خاص طور پر یونانی فلسفہ سائنس اور طب سے جو کہ مسلمانوں کو اس وقت عربی میں دستیاب سے فیلسوف ہیلنی (Hellenistic) مسلک عقلیت کے گرویدہ سے اس وقت عربی میں دستیاب سے فیلسوف ہیلنی (Rationalism) مسلک عقلیت کے گرویدہ وہ اس کی زیادہ اعلیٰ جسیرتوں کو قرآن سے مربوط کرنے کے خواہاں سے انہوں نے ایک مشکل کام کا بیڑا اٹھایا تھا۔ اس کی وجہ میتھی کہ ارسطواور بلوٹینس کا ''اعلیٰ ترین دیوتا'' اللہ سے بہت مختلف تھا۔ نہتو اس نے دنیا کو تخلیق کیا تھا' نہ ہی اسے دنیاوی واقعات سے غرض تھی نہ ہی اس نے آخری زمانے میں اس کا فیصلہ کرنا تھا۔ جہاں تو حید پرست خدا کا تجربہ تاریخی واقعات میں کر چکے سے وہاں فیلسوف یونانیوں سے متفق سے کہ دنیا ایک وہم ہے۔ اس کا نہتو آغاز

ہے'نہ درمیان اور نہ اختام' کیونکہ کا نئات اپنی علت اولی سے ابدی طور پرظہور پذیر ہوئی ہے۔
فیلسفو ف تاریخ کے ناپائیدار تغیر سے ماورا ہونے اور اس کے پیچیے موجود الوہی ہت کی تبدیل
نہ ہونے والی مثالی دنیا کا مشاہدہ کرنا سیکھنا چاہتے تھے۔ وہ انسانی عقل کومطلق عقل نیخی خدا کا
عکس سیجھتے تھے۔ تمام غیر عقلی باتوں سے اپنے شعور کو صاف کر کے اور ایک مکمل طور پر عقلی
طریقے سے زندگی بسر کر کے الوہی ہتی سے دور ہوتے جانے کے ابدی سلسلے کوروکا جا سکتا ہے
نیز اس ارضی زندگی کی پیچیدگی سے بالاتر ہوکر احد (ONE) کی سادگی اور وصدت سے ہم
آ ہنگ ہوا جا سکتا ہے۔ فیلسوفوں کو یقین تھا کہ تزکید کا بیمل تمام نوع انسان کا اولین نہ ہب
ہے۔ دیگر تمام مسلک تو عقل کے سیے عقیدے کے محض ناکا فی چر ہے ہیں۔

تاہم فیلسوف عمومی طور پر دین دار اشخاص سے جن کو یقین تھا کہ وہ اجھے مسلمان ہیں۔ ان کی عقلیت بیندی اپنی جگہ ایک قسم کا عقیدہ ہی تھی کیونکہ یہ یقین کرنے کے لئے زبردست جرائت و اعتاد کی ضرورت ہوتی ہے کہ دنیا کا انتظام عقلی طور پر کیا گیا ہے۔ ایک فیلسوف اپنی زندگی کو عقلی انداز میں بسر کرنے کے لیے وقف کر دیا کرتا تھا۔ وہ اپنی تمام تجربوں اور اقدار کو یکجا کرنے کا خواہش مند ہوتا تھا تا کہ وہ ایک مشحکم ممل اور منطقی تصویر جہاں (ورلڈویو) کو تشکیل دیں۔ مکنہ طور پریہ''تو حید'' کا فلسفیانہ روپ تھا۔ جہاں تک ساجی معاملات کا تعاق تھا تو فیلسوف اچھے مسلمان بھی تھے۔ وہ در بار کے عیاشانہ معاشرے اور خلفا کے دولت جمع کرنے کے رجحان کے خلاف تھے۔ ان میں سے پچھتو معاشرے کو اپنے مثالیے کے دولت جمع کرنے کے رجحان کے خلاف تھے۔ ان میں اور دیگر امراء کے گھروں میں ماہرین فلکیات اور طبی معائین کے طور پر کام کرتے تھے اور اس سے ثقافت پر گومحدود سا ہی سہی لیکن فلکیات اور طبی معائین کے طور پر کام کرتے تھے اور اس سے ثقافت پر گومحدود سا ہی سہی لیکن نمایاں اثر پڑا۔ تاہم کمی فیلسوف نے علاء کی طرح جامع اصلاح کی کوشش نہیں کی اور شریعت نمایاں اثر پڑا۔ تاہم کمی فیلسوف نے علاء کی طرح جامع اصلاح کی کوشش نہیں کی اور شریعت نمیں کیا۔

یعقوب ابن اسحاق الکندی (وفات 870ء) اسلامی دنیا کا پہلا برا فیلسوف یا دفلنفی، تھا۔ وہ کوفہ میں پیدا ہوا تھا۔ اس نے بھرہ میں تعلیم حاصل کی اور آخرکار بغداد میں آباد ہوگیا جہاں پر اسے خلیفہ مامون کی سرپرتی حاصل ہوگئ۔ دارالخلافہ میں اس نے معتزلہ کے ساتھ مل کرکام تو کیا تاہم وہ انہی تک محدود نہیں رہا بلکہ اس نے یونانی دانش وروں سے بھی دانش و حکمت حاصل کی۔ یوں اس نے قرآنی خدا کے وجود کا ثبوت دینے کی خاطر ارسطو کے علت اولیٰ کے وجود کے لئے دیے گئے ثبوتوں کو استعال کیا۔ بعد میں آنے والے تمام علت اولیٰ کے وجود کے لئے دیے گئے والے تمام

فیلسوفوں کی طرح اس کو بھی یقین تھا کہ سے جہاں بھی دستیاب ہو مسلمانوں کو اسے حاصل کرنا چاہئے خواہ وہ سے ان سے مختلف عقائد کے حامل غیر ملکی لوگوں کے پاس ہو۔ قرآن میں خدا اور روح کے بارے میں وحی کی گئی تعلیمات مجروفلسفیانہ سچائیوں کی تمثیلیں ہیں جن کی وجہ سے میہ سچائیاں عام لوگوں کے لئے قابل فہم ہو گئی ہیں جو کہ عقلی سوچ رکھنے کے اہل نہیں ہیں۔ چنانچہ ند ہب' غریب آ دمی کا فلسفہ' تھا۔ الکندی جیسا فیلسوف وحی کو عقل کے تابع نہیں کرتا ہے بلکس اسی طرح جس طرح شیعہ قرآن کے باطنی ہے کا مشاہدہ کرتا ہے بالکل اسی طرح جس طرح شیعہ قرآن کے باطنی کی کا مشاہدہ کرتا ہے بالکل اسی طرح جس طرح شیعہ قرآن کے باطنی کے کا مشاہدہ کرتا ہے بالکل اسی طرح جس طرح شیعہ قرآن کے باطنی

تاہم اسلامی عقلیت پیندانہ فلفے کی روایت کو مکمل طور پر استوار کرنے والا ایک ترک ماہر موسیقی تھا۔ ابونصر الفارالي (وفات 950ء) الکندي سے دو قدم آ گے بڑھ کر فلنے کو وی والے مذہب سے بلندتر قرار دیتا تھا جواس کے خیال میں محض ایک تقاضائے مصلحت اور ايك فطرى معاشرتى ضرورت بن كيا تها\_تاجم جهال الفاراني يوناني عقليت يبندوس اورعيسائي فلسفیوں سے اختلاف کرتا تھا وہاں وہ سیاست کو بھی اہمیت دیتا تھا۔اییا دکھائی دیتا ہے کہاس کا ایمان تھا کہ اسلام کے فتح پانے ہے آخر کارا پیے عقلی معاشرے کوتشکیل دیناممکن ہوگا جہاں افلاطون اور ارسطو کے خوابوں کو تعبیر کا جامہ بہنایا جا سکتا ہے۔ اسلام اینے سے پہلے آنے والے مذاہب سے زیادہ عقلیت پسندانہ مذہب ہے۔اس میں تنگیت جیسے کوئی غیر منطقی عقائد نہیں ہیں اور بیہ قانون کی اہمیت پر زور دیتا ہے۔الفارانی کو یقین تھا کہ برادری کے راہنما کے طور پر امام کے مسلک سمیت شیعی اسلام عام مسلمانوں کو ایک ایسے معاشرے میں زندگی بسر کرنے کے لئے تیار کر سکنا ہے جس کا فلٹی بادشاہ عقلی اصولوں کے تحت حکومت کرے گا۔ افلاطون نے کہا تھا کہ اچھی طرح منظم معاشرے کو ایسے فلسفوں کی ضرورت ہوتی ہے جن کے بارے میں عام لوگ یقین رکھتے ہوں کہ انہیں دیوتاؤں نے بھیجا ہے۔ اس کا کہنا تھا کہ حفزت محمد ﷺ ایک قانون لے کرآئے تھے جس کے بیچیے جہنم جیسے سزا کے تصورات تھے جو عام لوگوں کومنطقی دلائل سے زیادہ اجھے طریقے سے قائل کر سکتے تھے۔لہذا ندہب سیاست کی لیک شاخ ہے اور ایک اچھے فیلسوف ہی کو اس کا مطالعہ کرنا اور اس پر رائے دینا چاہئے کیونکہ ایک اوسط مسلمان کے مقابلے میں وہ عقیدے کے معانی کوزیادہ بہتر سمجھ سکتا ہے۔

تاہم بدایک اہم بات ہے کہ الفارانی ایک عملی صوفی تھا۔ روایت برست علماء کی نسبت مختلف باطنی گروپ ایک دوسرے سے انفاق رائے کی طرف زیادہ ماکل تھے۔ جس طرح

**€100**}

شیعہ اور صوفی ایک دوسرے کی طرف جھکاؤر کھتے تھای طرح صوفیانہ دبھانات رکھنے والے شیعہ اور فیلسوف ایک دوسرے کی طرف مائل تھے۔ ہوسکتا ہے کہ ان کے سیائ نظریات مختلف ہوا جن کا تصوف ان مکا تب سے مختلف تھا جن کا ہوں تاہم روحانی نقطۂ نظر یکساں تھا۔ سنی جماعت کا تصوف ان مکا تب سے مختلف تھا جن کا ذکر ہم بالائی سطور میں کر آئے ہیں' اس کی وجہ بیتھی کہ اس نے ایک واضح سیائی فلفہ وضع نہیں کیا تھا۔ اس کے بجائے ایسا محسوس ہوتا ہے کہ صوفیوں نے تاریخ سے منہ موڑ لیا تھا اور وہ حالات حاضرہ کی بجائے فدا کو اپنی ہستی کی گہرائیوں میں تلاش کرنے لگے تھے۔ تاہم اسلام کی لگ بھگ تمام نہ ہی تحریکیں کی نہ کی سیائی تناظر سے ابھری تھیں اور یوں تصوف بھی کوئی اسٹنا نہیں رکھتا ہے۔ اس کی جڑیں''ڈہڈ'' میں تھیں جو کہ اموی دور میں اسلامی معاشرے میں بوسی ہوئی و نیاداری اور فیش پندی کے خلاف رڈمل کے طور پر سامنے آیا تھا۔ یہ امت کی برطیتی ہوئی کو دوبارہ اپنانے کی ایک کوشش تھی کہ جب تمام مسلمان مساویانہ حیثیت میں زندگ برکیا کرتے تھے۔ صوفیا بھی رسول کریم ہی ہوئی ہوئی جو کہ عبای معاشرے میں آہتہ آہتہ بیدا ہوئی اصطلاح اس باطنی تحریک کے ہم معنی ہوگی جو کہ عبای معاشرے میں آہتہ آہتہ ہتہ بیدا ہوئی مقی۔ اصطلاح اس باطنی تحریک کے ہم معنی ہوگی جو کہ عبای معاشرے میں آہتہ آہتہ ہتہ بیدا ہوئی مقی۔

تصوف فقہ کے خلاف بھی ایک امکانی روٹل تھا جس کے بارے میں پھر سلمانوں کا خیال تھا کہ وہ اسلام کو خالف بھی ایک امکانی روٹل تھا جس میں حضرت مجھ سے کے حد تک گھٹا رہا ہے۔ صوفیا اپنے اندر قلب کی وہی کیفیت دوبارہ تخلیق کرنا چاہتے تھے جس میں حضرت مجھ سے نے قرآن کی وجی موصول کی تھی۔ یہ آپ سے کا داخلی اسلام تھا جو کہ قانون کی حقیق بنیاد تھا نہ کہ فقہا کے اصول الفقہ ۔ جہاں ہیئت مقدرہ (اسلم بلشمنٹ) کا اسلام کم روادار ہوتا جا رہا تھا وہاں صوفیا نے قرآن کو واحد ہر حق صحفہ اور حضرت مجھ سے تھے۔ وین کو واحد سے دین سلم کرتے ہوئے دیگر نہیں روایات کو اپنا کر قرآن کی روح سے رجوع کیا۔ مثال کے طور پر پھے صوفیا حضرت میں نے تھے۔ چونکہ انہوں نے مجت کی تبلیغ کی تھی اس لئے وہ صوفیا کے لئے ایک مثالیہ (آئیڈیل) بن گئے تھے۔ بعض دوسروں کا ایمان تھا کہ پھروں کے سامنے سرسلیم ٹم کرنے والا مشرک بھی" حق" کی پرسٹش کرتا ہے کیونکہ دی تو ہر شے کے اندر موجود سرسلیم ٹم کرنے والا مشرک بھی" دین" کی پرسٹش کرتا ہے کیونکہ دی تو ہر شے کے اندر موجود

-4

جہاں قرآن ایک انصاف کرنے والے خدا کا ذکر کرتا ہے وہاں حضرت رابعّہ

#### **€101**}

(وفات 801ء) جیسی عظیم خاتون جیسے صوفیا محبت کرنے والے خدا کی بات کرتے تھے۔
دنیا بھر میں ہر بڑی نہ بہی روایت میں جومردوزن اس قسم کے داخلی سفر کی صلاحیت
کے حامل تھے انہوں نے چند ایسی خاص تیکنیکیں وضع کر لی ہوئی تھیں جو انہیں لاشعور کی
گہرائیوں میں اترنے اور ان کی ہستی کی گہرائیوں میں ایک حضوری جیسی کیفیت کا تجربہ کرنے
گہرائیوں میں اترنے اور ان کی ہستی کی گہرائیوں میں ایک حضوری جیسی کیفیت کا تجربہ کرنے
قوتوں کے ارتکاز کا طریقہ وضع کیا تھا۔ وہ روزے رکھتے شب بیداری کرتے اور قرآن میں
بیان کئے گئے اللہ کے صفاتی ناموں کا ورد کرتے تھے۔ بعض او قات اس عمل سے ایک لامحدود
مستی طاری ہو جایا کرتی تھی۔ ایسے صوفیا کو''وحدت الوجودی صوفیا'' کہا جاتا تھا۔ ایسے اولین
وحدت الوجودی صوفیا میں سے ایک صوفی حضرت بایزید بسطائی (وفات 874ء) تھے جو اللہ کو
وحدت الوجودی صوفیا میں سے ایک صوفی حضرت بایزید بسطائی اختیار کیا تھا لیجی انابری کی
برتوں کو بتدری جناتے جانا (تمام روحانی مصنفین شنق ہیں کہ انا پرسی ہمیں الوہی ہستی کی
معرفت حاصل کرنے سے روکتی ہے)۔ حضرت بایزید بسطائی نے اپنی ہستی کے اندرایک اعلیٰ
معرفت حاصل کرنے سے روکتی ہے)۔ حضرت بایزید بسطائی نے اپنی ہستی کے اندرایک اعلیٰ

کلمۂ شہادت اعلان کرتا تھا کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں ہے کوئی حقیقت نہیں ہے۔ ہے۔ ہو یہ لاز مانچ ہوگا کہ اسلام پر کاملاً عمل پیرا ہونے سے ذات آخر کارختم ہوتی جاتی ہے۔ حسین المنصور (وفات 922ء) جو کہ الحلاج یعنی اون دھنکنے والا کے نام سے بھی مشہور ہیں کے بارے میں کہا گیا ہے کہ انہوں نے بھی ایک نعرہ لگاتے ہوئے اس سے ملتا جاتا دعویٰ کیا تھا یعنی ''انالمحق!'' (میں حق ہوں یا میں حقیقت ہوں)۔ گو کہ بعض سکالرز کا کہنا ہے کہ اسے یوں پڑھنا چاہئے: ''میں حق کا مشاہدہ کرتا ہوں!''

علما نے حلاج کے اس دعوے پر کہ جج گھر میں رہتے ہوئے ہی روحانی طور پر کرنا مکن ہے اسے سزائے موت دلوا دی۔ اس کی موت ظاہر کرتی ہے کہ صوفیا اور علما کے مابین کس قدر عداوت موجود تھی۔ حضرت جنید بغدادیؓ (وفات 910ء) جنہیں پہلا''وحدت الشہو دی صوفی'' کہا جاتا ہے' نے اس قیم کی انتہا پندی کو اختیار نہیں کیا۔ ان کا خیال تھا کہ جس قیم کی سرورا تگیز معرفت حضرت بایزید بسطا کی کو ہوئی تھی وہ تو محض ایک مرحلہ تھا اورصوفی کو اس سے بھی بلندتر جانا چاہئے تا کہ وہ ذات کا ایک ایک تر شعور اور ذات پر زیادہ کمل اختیار حاصل کر کے۔ جب صوفی نے پہلی مرتبہ الوہی آ واز سنی تو وہ مردیا عورت آ گاہ ہوگیا کہ تمام ہتی کے۔

#### **€102**}

سرچشے ہے ان کی اذبت ناک علیحدگ عمل میں آگئی ہے۔ صوفیانہ سفر تو فقط انسانیت کی تچی فطرت کی طرف والیسی ہے۔ یہ ایک ایسا فلسفہ تھا جو بدھ مت کے ماننے والوں کے فلسفے سے بہت مشابہہ تھا۔ عباسیوں کے پہلے دور میں تصوف ایک ضمیٰ تحریک ہی رہا تاہم بعد میں صوفیا نے حصرت جنید بغدادیؓ کی تعلیمات کی بنیاد پر ایک باطنی تحریک تشکیل دی جس نے ہماری بیان کردہ دوسری تحریکوں کے برخلاف مسلمانوں کی اکثریت کو قائل کرلیا۔

گوکہ تمام صوفیا دعویٰ کرتے تھے کہ وہ دین دار اور کیے مسلمان ہیں تاہم ال مجی نے رسول کریم ﷺ کے مذہب کو بدل ڈالا تھا۔ اگر حضرت محمدﷺ اس وقت موجود ہوتے تو آ ب على فيلسونوں ك فلسفول ير حمران ره جاتے اور حضرت على يقيناً شيعول كے تصورات اور قصوں کوتسلیم نہیں کرتے جو کہ آپ کے پکے حامی ہونے کے دعوے دار تھے۔ اگر چہ کی عقیدے پر پختہ ایمان رکھنے والے بہت ہے لوگ مانتے ہیں کہ مذہب مبھی تبدیل نہیں ہوتا اور یہ کہان کے عقائدادرا عمال اس عقیدے کے بانیوں کے عقائدادراعمال کے مطابق ہیں تاہم یہ ایک حقیقت ہے کہ بقا کی خاطر ند ہب کو تبدیل ضرور ہونا پڑتا ہے۔مسلمان اصلاح پیندوں نے اسلام کی ان باطنی صورتوں کو غیر مصدقہ پایا اور انہوں نے اولین امت کے خالص عقیدے کی طرف لوٹے کی کوشش کی جب بیالی آلودگیوں سے پاک تھا۔ تاہم وقت میں يجهيے جانا تھي ممکن نبيس ہوتا ہے۔ چاہے کوئی بھی"اصلاح" ہواوروہ کتنی ہی روايت پيند ہؤوہ ہمیشہ ایک نیا سفر ہوتی ہے اور اصلاح پبندوں کے اپنے دور کے مخصوص چیلنجوں کے مطابق عقیدے کو ڈھالنے کی کوشش ہوتی ہے۔اگر کسی عقیدے کے اندر ارتقا اور نشوونما کے لئے کیک نہیں ہوگی تو وہ فنا ہو جائے گا۔ اسلام نے ثابت کیا کہ وہ سیخلیقی صلاحیت رکھتا ہے۔ وہ ان مرد وخوا تین کوایک گهری سطح تک متاثر کرسکتا تھا۔

نویں اور دسویں صدی کے مسلمان مدینہ کی اولین مختصری امت کے مسلمانوں سے کوسوں دور چلے گئے تھے۔ ان کے فلفے نقہ اور متصوفانہ مسلکوں کی جڑیں قرآن اور رسول کریم ﷺ کی محبوب سیرت میں تھیں ۔

اس طرح وہ ان لوگوں سے قرآن کا ذکر کرنے کے قابل ہوئے جوالی دنیا میں

#### **€103**}

رہتے تھے جورسول کریم بھا اور خلفائے راشدین کے دور سے مختلف تھی۔ تاہم ایک شہ مستقل ہی رہی اور وہ بیکہ اولین امت کی طرح اسلام کا فلف قانون اور روھا نیت گہرائی تک سیاسی تھے۔ مسلمان مکمل طور پر اس امر سے آگاہ تھے۔ اور اس کے لئے وہ لائق ستائش ہیں۔ کہ جس سلطنت کو انہوں نے تخلیق کیا ہے وہ اپنے تمام تر تابناک ثقافتی کارناموں کے باوجود قرآن کے معیارات پر پورانہیں اترتی ہے۔ خلیفہ امت کا راہنما تھا گروہ اس انداز سے باوجود قرآن کے معیارات پر پورانہیں اترتی ہے۔ خلیفہ امت کا راہنما تھا گروہ اس انداز سے زندگی بسر کرتا اور حکومت کرتا تھا کہ رسول کریم بھی و کیسے تو ناپیند فرماتے۔ جہاں کہیں سیاست حاضرہ اور قرآنی مثالے (آئیڈیل) کے مابین عدم موافقت نمایاں ہوتی تو سیاست حاضرہ اور قرآنی مثالے (آئیڈیل) کے مابین عدم موافقت نمایاں ہوتی تو امسلمان محسوس کرتے کہ ان کی سب سے زیادہ مقدس اقدار کی خلاف ورزی ہورہی ہے۔ امت کے سیاسی حالات ان کی سب سے زیادہ مقدس اقدار کی خلاف ورزی ہورہی ہے۔ امت کے سیاسی حالات ان کی ستی کے عیش ترین مرکز کوچھو سکتے تھے۔ دسویں صدی میں وہ مسلمان جو زیادہ بصیرت کے حامل تھ و کھے سکتے تھے کہ خلافت مشکلات سے دوچار ہے گر وہ اسلام کی روح سے اس قدر اجنبی تھی کہ مسلمانوں نے اس کے زوال پر ایک آزادی کی طرح خوشی منائی ہوگی۔



حصهسوم



**€107**∌

# ایک نیا نظام (1258ء-935ء)

دسویں صدی تک بیہ بات واضح ہو چکی تھی کہ اسلامی سلطنت واحد سیاسی اکائی کے طور پر زیادہ مدت برقرار نہیں رہ سکتی۔خلیفہ امت کا برائے نام سربراہ رہ گیا تھا اور ایک علامتی ند ہی کردار ادا کرتا تھا اور سلطنت کے مختلف حصول میں عملی طور بر آ زاد حکومتیں قائم ہو چکی تھیں۔اساعیلی فاطمیوں کی خلافت کے مرکز مصر لے سے لے کرشالی افریقہ شام بیشتر عرب فلسطین' عراق' ایران اور وسط ایشیا میں ترک امیروں نے حقیقتا آ زاد وخودمختار حکومتیں قائم کرلی تھیں اور آپس میں لڑتے رہتے تھے۔ دسویں صدی کوشیعہ صدی کہا جاتا ہے کیونکہ اس کے دوران قائم ہونے والی بہت سے حکومتیں شیعیت کی طرف جھکاؤ رکھتی تھیں۔ تاہم تمام امیر عباى خليفه كوامت كاعلى ترين را منماتسليم كرتے رہے البذامطلق بادشامت كا تصور منوز برقرار تھا۔ ان حکومتوں نے کچھ سیاس کامیابیاں حاصل کر کی تھیں۔ ایک حکومت تو گیار ہویں صدی میں شال مغربی ہندوستان میں مسلمانوں کا ایک مستقل مرکز قائم کرنے میں کامیاب ہوگئی۔ تاہم ان میں سے کوئی بھی زیادہ لمبی مدت تک باقی نہیں رہ سکی۔ پھر سلحوتی ترک نمودار ہوئے جنہوں نے 1055ء میں بغداد میں افتدار پر قبضہ کرلیا اور خلیفہ کے ساتھ ان کا خصوصی معاہدہ ہو گیا جس کے تحت خلیفہ نے بورے دارالاسلام میں انہیں اپنا نائب مقرر کر دیا۔ سلحوقوں کی فتح سے پہلے کے دنوں میں ایسا لگتا تھا کہ سلطنت کا دائی انتشار مقدر ہو چکا ہے۔ کیونکہ ایک خاندان دوسرے کی حکومت کوختم کرتا تو سرحدیں تبدیل ہو جاتیں۔اگر کوئی بیرونی مشاہدہ کرنے والا دیکھتا تو کہتا کہ کامیابی کے ابتدائی دور کے بعد اسلامی سلطنت زوال یذیر ہو چکی ہے۔

#### **€108**€

تاہم ایسا مشاہدہ کرنے وال فلطی پر ہوتا۔ در حقیقت تقریباً ایک اتفاق کے تحت ایک نیا نظام ظہور پذیر ہورہا تھا جو کہ اسلامی روح سے زیادہ موافق تھا۔ سیاسی دشوار یوں کے باوجود فدہب اسلام زیادہ متحکم اور مضبوط ہوتا جا رہا تھا۔ ہر فدہب کا کوئی نہ کوئی دارالخلافہ بن گئے تھے۔ فاطمیوں اسلام کے بھی بغداد میں ایک ثقافتی مرکز کے علاوہ کئی نئے دارالخلافہ بن گئے تھے۔ فاطمیوں کے زیر حکومت قاہرہ علوم وفنون کا گہوارہ بن چکا تھا۔ وہاں فلسفہ نشوونما پا رہا تھا اور دسویں صدی میں خلفاء نے جامعہ الازہر قائم کی جوآ کے چل کر دنیا میں سب سے زیادہ اہم اسلامی یونیورٹی بن گئی۔ شرقد میں فاری ادبی نشاۃ تانیہ برپا ہورہی تھی۔ اس کے درختاں ستاروں میں سے ایک فیلسوف بوعلی سینا (1037ء - 890ء) سے جنہیں مغرب میں ایوی سینا فیرہ نجیدگ سے لیت تھے۔ ان کے خیال کے مطابق پنجیمر مثالی فلسفی ہوتا ہے۔ وہ عام لوگوں زیادہ شجیدگ سے لیتے تھے۔ ان کے خیال کے مطابق پنجیمر مثالی فلسفی ہوتا ہے۔ وہ عام لوگوں تک محرف کو کہ بہنچانے والانہیں ہوتا کوئیہ وہ ان ابھیرتوں تک پہنچ چکا ہوتا ہے۔ جن کا انتصار منتشر افکار پرنہیں ہوتا۔ ابن سینا تصوف میں دلچیس رکھتے تھے اور اعتر اف کرتے تھے کہ صوفی منتشر افکار پرنہیں ہوتا۔ ابن سینا تصوف میں دلچیس رکھتے تھے اور اعتر اف کرتے تھے کہ صوفی منتشر افکار پرنہیں ہوتا۔ ابن سینا تصوف میں دلچیس رکھتے تھے اور اعتر اف کرتے تھے کہ صوفی الوبی ہتی کی معرفت عاصل کر سکتا ہے جبکہ کوئی شخص منطق عمل سے اس تک رسائی نہیں پا سکتا ہے ابنہ میں۔ پہندع بادت گزاروں کے ساتھ بم آ ہگ ہیں۔

قرطبہ بھی تقافتی رنگارگی ہے معمور تھا'اگر چہ 1010ء میں پین میں اموی خلافت
بالاً خرمنہدم ہوگی اور بہت ہے آزادگر باہم دشمن در باروں میں تقییم ہوگی۔ پینی نشاۃ ٹانیا پی
شاعری کی وجہ سے خاص طور پرمشہور تھی جو کہ قرون وسطی کے فرانسیں درباروں کی عشقیہ
شاعری کی روایت سے مشابہہ ہے۔ مسلمان شاعر ابن حزم (1064ء-1994ء) نے احادیث
کی اساس پر ایک زیادہ سادہ مسلک وضع کیا اور پیچیدہ فقہ نیز مابعدالطبیعیاتی فلفے کو خارج کر
دیا۔ باایں ہمہپین کے بعد میں آنے والے دانشور ستاروں میں سے ایک ابوالولید احمد ابن
رُشد (98-1126ء) سے جو تصوف کی طرف زیادہ جھکاؤ رکھنے والے ابن سینا کی نسبت
اسلامی دنیا میں کم اہم شار کئے جاتے سے تاہم ان کے عقلیت پندانہ افکار نے میمونائیڈز والی میں ماہر لسانیات ارنسٹ رینان نے ابن رشد کو (جومغرب میں کو متاثر کیا۔ انیسویں
صدی میں ماہر لسانیات ارنسٹ رینان نے ابن رشد کو (جومغرب میں کا اولین حامی کہتے ہوئے

**∮109**}

خراج تحسین پیش کیا۔ ابن رشد حقیقت میں ایک یکے مسلمان تھے اور وہ شرعی قانون کے جج يعني قاضي تھے۔ ابن سينا كى طرح وہ بھى يقين ركھتے تھے كہ ند ہب اور فلفے ميں كوئي تضاد نہيں ہے۔لیکن ندہب ہرکسی کے لئے ہوتا ہے جبکہ فلسفہ صرف دانشور اشرافیہ کے لئے مخصوص ہے۔ ایما لگتا ہے کہ جب خلافت عملی طور پرختم ہوگی تو اسلام نے نئی زندگی حاصل کر آلی۔ قر آن اورمطلق بادشاہت کے آ درشوں میں ہمیشہ تناؤ موجودر ہا تھا۔اسلامی دنیا میں سعی و خطا ے عمل کے ذریعے جوسیاس حکمت عملیاں ظہور پذیر ہور ہی تھیں وہ اسلامی وژن سے قریب تر تھیں۔اییانہیں تھا کہ تمام نے حکمران زاہد ومتقی مسلمان تھے تاہم ایک ڈھیلے ڈھالے تو ی اتحاد میں شامل ایک دوسرے کے برابر آزاد درباروں اور حکمرانوں کا نظام قرآن کی مساویا نہ روح کے ساتھ زیادہ حقیقی طور پرہم آ جنگ تھا۔اس دور میں اسلامی دنیا میں ابھرنے والافن بھی قرآن کی روح سے مطابقت رکھتا تھا۔ طغروں میں کسی ایک لفظ پر زیادہ اور دوسرے پر کم زور نهیں دیا جاتا تھا بلکہ ہرلفظ اپنی جگہ ہجا ہوتا تھا اور مُحل کوتشکیل دینے میں اپنا مفر د کر دار ادا کرتا تھا۔ ابن آبخق اور ابدِ جعفر الطبر کی (وفات 923ء) جیسے مسلمان تاریخ نویسوں نے رسول کریم ﷺ کی حیات مبارکہ کے حوالے سے متناز عدروا توں کو غیر متناز عداور باہم موافق بنانے کی تھوڑی ی کوشش کی مگرایک دوسرے سے خالفانہ ننخ ہی پیش کریائے۔مسلمانوں نے خلافت کو قبول کرلیا تھا کیونکہ وہ امت کے اتحاد کی صانت تھی مگر جب ایک مرتبہ خلفاء نے ظاہر کر دیا که وه سلطنت کو مزید متحد نبیس رکھ سکتے تو انہیں ایک علامتی در ہے پر فائز کر دیا گیا اور انہیں اسی پر قناعت کرنا پڑی۔اس وقت تک لگ بھگ ہمیشہ النہیات اور روحانیت کی جڑیں اسلامی برادری کے تاریخی حالات کے رومل میں رہی تھیں۔ تاہم اب مسلمانوں نے زیادہ موافقانہ سیاسی انظامات کر لئے تھے اور اب مسلمانوں کی سوچ اور و فاداری کامحرک حالات ِ جاربیکم ہی رہ گئے تھے۔خاص طور پر اسلام جدید دور میں تب ایک بار پھر زیادہ سیاسی ہو گیا جب مسلمان نے مسائل سے دوجار ہوئے جنہوں نے ان کے خیال کے مطابق امت کی اخلاقی ' ثقافتی اور نہ ہم بہتری کوخطرے میں ڈال دیا تھا اوریہاں تک کہاس کی بقابھی مخدوش ہوگئ تھی۔

سلحوقی ترکول نے منصوبہ بندی کے ساتھ نہیں بلکہ انفاقیہ طور پر''زرخیز ہلال'' میں نے نظام کو مکمل طور پر نافذ کیا جس میں عدم مرکزیت (ڈی سنٹرلائزیشن) کا رجحان زیادہ غالب تھا۔ سلجو تسنی تھے اور ان کا تصوف کی طرف زیادہ جھکاؤ تھا۔ ان کی سلطنت پر 1063ء سے 1092ء تک ذہین ایرانی وزیرنظام الملک نے حکومت کی'جو چاہتا تھا کہ ترکوں کو استعال

کر کے سلطنت کو دوبارہ متحد کر دے اور برانی عبامی انتظامیہ (بیورو کر لیی) کی تشکیل نو کرے۔ لیکن بغداد کے احیاء میں بڑی تاخیر ہوگئ تھی کیونکہ زرعی علاقہ سواد جو کہ اس کی معیشت کی بنیاد تھا' رو کے نہ جا سکنے والے زوال کی زدمیں آ گیا تھا۔ ای طرح نظام الملک سلجوق فوج کوبھی قابوکرنے کی اہلیت نہیں رکھتا تھا۔ یہ فوج بدو قبائلیوں پر مشتل تھی جوائیے ہی قوانین کی اطاعت کرتے تھے اور جہاں جی حاہتا اپنے رپوڑوں کے ساتھ وہیں چلے جاتے۔ تاہم غلام فوجیوں کے ایک خ اشکر کی مدد سے اس نے سلطنت کی حدول کوجنوب میں یمن تک مشرق میں دریائے جیموں کے طاس تک اور مغرب میں شام تک وسعت عطا کر دی۔ اس نئی سلجوق سلطنت میں رسمی سیاسی ادار ہے موجود نہیں تھے بلکہ علما اور امیر'جن میں ظاہری طور یر شراکت باہمی ہو گئ تھی' مقامی سطح پر ہی قانون کا نفاذ کرتے تھے۔ مختلف اصلاع پر حکومت کرنے والے امیر نظام الملک کے مرکزیت پیندانہ منصوبے کونظر انداز کرتے ہوئے حقیقتا آزاد وخود مخار بو گئے تھے اور بغداد سے ماصل کا حصہ لینے کی بجائے لوگوں سے زرگی محصولات خود براہِ راست وصول کرنے گئے تھے۔ وہ کوئی جا گیردارانہ نظام نہیں تھا کیونکہ وزیر کی نیت وارادہ جو کچھ بھی ہوامیر خلیفہ پاسلجوق سلطان ملک شاہ کے اطاعت گزار نہیں تھے۔ امیر بدو تھے جنہیں اینے علاقے میں کھیتی باڑی کرنے سے کوئی دلچیں نہیں ہوا کرتی سوانہوں نے جا گیردارانہ اشرافیہ کوتشکیل نہیں دیا۔ وہ سپاہی تھے اور انہیں اپنی رعایا کی شہری زندگی سے زیادہ دلچین نہیں تھی جس کا نتیجہ بید لکا کہ علما کی گرفت مضبوط ہوگئ۔

علما نے ان بھری ہوئی حکومتوں کو یکجا کیا۔ دسویں صدی کے دوران وہ ان کے معیارِ تعلیم سے مطمئن نہیں رہے سے اور انہوں نے پہلا مدرسہ یعنی اسلامی سائنسوں کے مطالعہ کے لئے کالج قائم کر دیا تھا۔ اس کی وجہ سے ان کی تربیت زیادہ منظم ہوگئ ان کی تعلیم و تدریس زیادہ کیساں ہوگئ اور غذہی پیشوائیت کا رتبہ بڑھ گیا۔ نظام الملک نے پوری سلجوت سلطنت میں مدرسوں کے قیام کی حوصلہ افزائی کی اور ان کے نصابوں میں ایسے مضامین کا اضافہ کروایا جن کو پڑھ کر علما مقامی حکومت میں کام کرنے کے اہل ہو جاتے تھے۔ اس نے اضافہ کروایا جن کو پڑھ کر علما مقامی حکومت میں کام کرنے کے اہل ہو جاتے سے اس نے ایس مؤتر مدرسۂ نظامیہ قائم کیا ۔ اب جبکہ علما کے پاس اپنے ادارے سے انہیں قوت کا ایک مرکز حاصل ہو گیا جو کہ امیروں کے فوجی درباروں سے مختلف مگر برابر ہو گیا تھا۔ متند مدرسوں نے پوری سلونت میں شریعت سے صورت پذیر ہونے والے ایک قتم کے مدرسوں نے بوری سلونت دیا۔ علما نے اپنی شرعی عدالتوں کے ذریعے قانون کے نظام پر بھی اسلامی طرز زندگی کو فروغ دیا۔ علما نے اپنی شرعی عدالتوں کے ذریعے قانون کے نظام پر بھی

## 

اجارہ داری قائم کر لی تھی۔اس طرح سیاسی اقتدار اور برادری کی شہری زندگی میں ایک خاموش تقسیم واقع ہوگئ۔امیروں کی زیر حکمرانی چھوٹی ریاستوں میں سے کوئی ایک بھی زیادہ عرصہ نہیں چلی کیونکہ وہ کوئی سیاسی نظریہ ہی نہیں رکھتے تھے۔ امیر بہت ہی عارضی کردار تھے اور سلطنت کا سارے کا سارا آئیڈ ملزم علما اور بیروں کا فراہم کردہ تھا جواپی الگ ہی ونیا رکھتے تھے۔ فاضل علما مختلف مدرسوں میں جایا کرتے تھے۔ جبکہ صوفی بیرتو گھومنے پھرنے کے لئے بدنام تھے وہ مختلف قعبوں اور مراکز کا سفر کرتے رہتے تھے۔ ندہی لوگوں نے منتشر معاشرے کوایک لڑی میں یرونا شروع کردیا۔

یوں بااثر خلافت کے ختم ہو جانے کے بعد سلطنت زیادہ اسلامی ہوگئ۔مسلمانوں نے خود کو امیروں کی عارضی ریاستوں سے تعلق رکھنے والامحسوں کرنے کی بجائے علما کے زیادہ بین الاقوامی معاشرے کا فردتصور کرنا شروع کر دیا جو که پورے دارالاسلام کے ساتھ وسعت یذیر تھا۔ علمانے شریعت کو نے حالات کے تقاضوں کے مطابق ڈھال لیا تھا۔ اسلامی قانون . استعال کر کے جوابی ثقافت تشکیل دینے کی بجائے شریعت اب خلیفہ کومقدس قانون کے علامتی سر پرست کے طور پر دیکھنے لگی۔امیر آتے جاتے رہے اور علما شریعت سے حاصل کردہ طاقت کے ساتھ واحد مشتکم مقتدرہ (اتھارٹی) بن گئے۔اس کے علاوہ جوں جوں تصوف زیادہ متبول و معروف ہوتا گیالوگوں کا زہروتقو کی گہرا ہوتا گیا اور اس نے ایک داخلی جہت حاصل کرلی۔ الیا لگا تھا کہ سی مسلک ہر جگہ عروج پر ہے۔ فاطمی خلافت کے امت پر سے عقیدے کے نفاذ میں ناکام ہونے کے بعد رنج ناکامی میں متلا کچھ زیادہ انقلابی اساعیلیوں نے گوریلاؤں کا ایک زیرز مین نیٹ ورک قائم کرلیا۔ وہ سلجوقوں کواقتد ار سے بے دخل کرنا اور سنت کو تباہ کر دینے کا عزم کئے ہوئے تھے۔ 1090ء سے انہوں نے ٹالی قزوین میں واقع ا پنے پہاڑی قلع الموت سے حملوں کا آغاز کیا۔ انہوں نے سلحوقوں کے قلعوں پر قبضہ کرلیا اور . نمایاں امیروں کو قتل کر ڈالا۔ 1092ء تک یہ رجحان ایک بھر پور انقلاب میں ڈھل گیا۔ انقلابیول کوان کے دشمنول نے حشیشین (جس کوہم Assassin بولتے ہیں) کہنا شروع کر دیا۔اس کی وجہ بیتھی کہ کہا جاتا تھا کہ وہ خود میں ایسے حملوں کی جرأت پیدا کرنے کے لئے' جوان کی این موت کا باعث بن سکتے تھے' حشیش استعال کیا کرتے تھے۔ اساعیلیوں کا ایمان تھا کہ وہ عام لوگوں کے حقوق کے محافظ ہیں جنہیں امیر خوفزدہ کئے رکھتے ہیں۔ تاہم دہشت کی اس مہم نے بیشتر مسلمانوں کو اساعیلیوں کے خلاف کر دیا۔علمانے ان کے خلاف وحشت

#### **∮112**}

انگیز اور من گھڑت کہانیاں پھیلا دیں (حشیش کا افسانہ انہیں من گھڑت کہانیوں میں ہے ایک ہے)۔ جن لوگوں کے بارے میں شبہ ہو جاتا کہ وہ اساعیلی ہیں انہیں گرفتار کرلیا جاتا اور پھر موت کے گھاٹ اتار دیا جاتا جبہ اس قتل عام ہے مزید اساعیلی حملوں کی راہیں کشادہ ہوتی تھیں۔ تاہم اس خالفت کے باو جود اساعیلی الموت کے اردگر دایک ریاست تشکیل دینے میں کامیاب ہو گئے جو کہ ڈیڑھ سوبرس تک قائم رہی اور جسے صرف منگول حملہ آور ہی تباہ و ہر باد کر سکے۔ ان کے جہاد کا فوری اثر ویسانہیں تھا جیسا کہ ان کی امیر تھی یعنی حضرت مہدی کا ظہور بلکہ اس کا فوری اثر یہ ہوا کہ سارے شیعہ ہی بے اعتبار ہو کررہ گئے۔ بارہ اماموں کو مانے والے شیعوں نے متاط ردی کا مظاہرہ کرتے ہوئے سی تھر انوں کی اطاعت گزاری ظاہر کرکے انہیں اپنے حق میں دھیما کرلیا تھا اور کسی بھی ساس سرگری میں ملوث نہیں ہوئے۔

ابوحامد محمد الغزالی (وفات 1111ء) وزیر نظام الملک کے ایک متوسل تھے۔ وہ بغداد میں مدرسته نظامیه میں استاد تھے اور اسلامی قانون کے ماہر تھے۔1095ء میں انہیں نروس بریک ڈاؤن (نظام اعصاب کی ناکارگ) کا سامنا کرنا پڑا۔ ان کے زمانے میں اساعیلی انقلاب اپنے عروج پر تھا تاہم الغزالی اس امکان سے بہت زیادہ دل شکتہ تھے کہ وہ اینے عقیدے سے محروم ہوتے جا رہے ہیں۔ انہوں نے محسوس کیا کہ وہ مفلوح ہو گئے ہیں اور بولنے سے قاصر ہیں۔ان کے معالجین نے ایک گہری جذباتی پیچید گی تشخیص کی۔اور بعدازاں الغزالى نے وضاحت كى كہ وہ متفكر رہتے تھے كہ وہ خدا كے بارے ميں تو بہت كچھ جانتے ہيں تاہم خود خدا کونہیں جانے۔ چنانچہ وہ بروٹلم گئے تصوف کی ریاضتیں کیں اور وس برس بعد عراق واپس آئے۔ یہاں آ کر انہوں نے''احیاء العلوم الدین'' ککھی۔قرآن اور احادیث كے بعدسب سے زیادہ حوالے اس كتاب سے دے جاتے ہیں۔اس كى بنیاد بياہم مكتہ ہے كہ صرف رسومات اورعبادت ہی انسان کوخدا کا براہ راست علم عطا کر سکتی ہے علم الکلام اور فلسفہ ہمیں خدا کے بارے میں کوئی تقین علم مہیا نہیں کر کتے۔ ''احیاء العلوم' میں مسلمانوں کو اس ہٰ ہی تجربے کے لئے تیار کرنے کی غرض سے روزانہ کا روحانی اورعملی ضابطہ مہیا کیا گیا ہے۔ ۔ اس كتاب ميں كھانے سونے نہانے دھونے صحت اور عبادت كے تمام شرعى قوانين كى عقيدتى اور اخلاقی تعبیر وتشریح کی گئی ہے تاکہ وہ محض خارجی ہدایت نامے ہی ندرہ جائیں بلکہ مسلمانوں میں اس شعور کو پروان چڑھائیں جس کی وکالت قرآن کرتا ہے۔ یول شریعت معاشرتی موزونیت کے وسلے سے زیادہ اہم شے بن گئتی اور رسول کریم ﷺ کی سنت کی

#### **€113**}

ایک خارجی بیروی جس کے ذریعے داخلی اسلام کا حصول ممکن ہوتا تھا۔ الغزالی نے مذہبی ماہروں کے لئے نہیں ماہروں کے لئے نہیں ماہروں کے لئے نہیں ماہروں کے لئے نہیں ہوتی ہیں۔ ان کو یقین تھا کہ لوگوں کی تین قسمیں ہوتی ہیں؛ اول ایسے لوگ جو مذہب کی سچائیوں کو بغیر سوالات کئے قبول کر لیتے ہیں؛ دوم ایسے لوگ جو علم الکلام کے ذریعے اپنے عقائد کا جواز تلاش کرنے کی کوشش کرتے ہیں' اور سوم صوفیاء جو مذہبی سچائیوں کی براو راست معرفت حاصل کر چکے ہوتے ہیں۔

الغزالی کواس حقیقت کاعلم تھا کہ ان سے سیاسی حالات میں لوگوں کو مختلف نہ ہی حل درکار ہیں۔ وہ اساعیلیوں کے امام معصوم کے نظریے کو ناپند کرتے تھے۔ انہوں نے دریافت کیا کہ ایسا امام کہاں ہے؟ عام لوگ اسے کس طرح پا سکتے ہیں؟ ان کا کہنا تھا کہ کسی مقتدر شخصیت پراس نوع کا انحصار قرآن کے مساوات کے نظریے کی خلاف ورزی معلوم ہوتا ہے۔ انہوں نے تتلیم کیا کہ فلسفہ ریاضی اور طب جیسے علوم کے لئے ناگزیر ہے تاہم یوقل کے دائر سے بالاتر روحانی معاملات میں کوئی لاگق اعتادر ہنمائی فراہم نہیں کرسکتا۔ امام الغزائی کی خیال میں تصوف اس مسئلے کاحل ہے کیونکہ اس کے ذیال میں تصوف اس مسئلے کاحل ہے کیونکہ اس کے ذیال میں تصوف اس مسئلے کاحل ہے کیونکہ اس کے ذریعے الوہی ہستی کا براو راست ابلاغ ممکن ہے۔ ابتدائی زمانے میں علما تصوف سے چونک پڑے تھے اور اسے ایک خطرناک تحریک تصور کرتے تھے۔ اب امام الغزائی نے زور دے کر کہا کہ علما کوصوفیا کی وضع کردہ مراقباتی رسومات پر عمل کرنا چا ہے اور شریعت کے خارجی قوانین کی تبلیغ واشاعت کے ساتھ ساتھ داخلی روحانیت کے بہتی فروغ دینا چا ہے۔ اسلام کے لئے دونوں ہی اہم ہیں۔ امام الغزائی نے اپنے واسلامی زندگی کے مرکزی دھارے میں شامل کیا۔ وقار اور اختیار کو استعال کر کے تصوف کو اسلامی زندگی کے مرکزی دھارے میں شامل کیا۔

امام الغزائی کوان کے اپنے عہد میں اعلیٰ ترین مذبی سند تشکیم کیا جاتا تھا۔ اس عرصے کے دوران تصوف اشرافیہ تک محدود نہیں رہا بلکہ ایک مقبول عام تحریک بن گیا اب جبکہ لوگوں کا ایمان ابتدائی زمانوں کی طرح امت کی سیاست سے مشروط نہیں رہا تھا تو وہ تصوف کے ایک غیر تاریخی اساطیری داخلی سفر کے لئے تیار تھے۔''ذکر'' باطن پرست مسلمانوں کی خلوت آمیز سرگری کی بجائے بیرکی رہنمائی میں شعور کی ایک متبادل حالت کے حصول کی اجتا گئی سرگری بن گیا۔ صوفیا اپنے ماورائیت کے ادراک کورفعت عطا کرنے کے لئے موسیقی ابتا تھے۔ وہ اپنے بیروں کے گرداس طرح مجتمع ہو گئے جس طرح بھی شیعہ اپنے اماموں کے گرداک طور پر دیکھنے لئے۔ گرداکھے ہوئے جس طرح بھی شیعہ اپنے اماموں کے گرداکھے ہوئے والے کے طور پر دیکھنے لئے۔ گرداکھے ہوئے بوقت اور انہیں خدا کی طرف راہنمائی کرنے والے کے طور پر دیکھنے لئے۔ جب کوئی بیرفوت ہوجاتا تو اسے بہت زیادہ تقزیس حاصل ہو جاتی اور لوگ اس کے مزار پر جا

#### **€114**}

کرعبادت اور ذکر کیا کرتے تھے۔ اب ہر قصبے میں مجد اور مدر سے کی طرح خانقاہ بھی ہوا کرتی تھی جہاں مقامی بیرا پنے عقیدت مندوں کو درس دیتا تھا۔ تصوف کے نئے طریق تشکیل دیے گئے جو کسی مخصوص علاقے تک محدود نہیں تھے بلکہ بین الاقوامی تھے اور ان کی شاخیس پورے دارالاسلام میں پھیلی ہوئی تھیں۔ اس طرح عدم مرکزیت والی سلطنت میں سیطریت اتحاد کا ایک اور سرچشمہ بن گئے۔ اس طرح ہر قصبے میں دست کاروں اور تاجروں کی انجمنیس وجود میں آگئیں جو صوفیانہ آور شول سے بہت زیادہ متاز تھیں۔ اسلامی ادارے سلطنت کو زیادہ سے زیادہ متحد کرنے گئے اور ٹھیک ای زمانے میں غیر تعلیم یا فتہ مسلمانوں کا عقیدہ ایک داخلی گئی گونج عاصل کرر ہا تھا جو کہ تھی ایک باطن پرست اشرافیہ تک ہی محدود تھا۔

اس وقت تک اسلام میں کوئی ایباالہیاتی یا فلسفیانہ نظام نہیں رہا جو روحانیت سے گہرائی تک متاثر نہ ہو۔ نئے ''الہیاتی فلسفیوں' نے نئے اسلامی فکری امتزاج پیش کرنے شروع کر دئے۔ حلب' میں یمیٰ سہروردی (وفات 1191ء) نے الاشراق کا کمتب قائم کیا جس کی بنیاد اسلام سے پہلے کی ایرانی باطبیت تھی۔ انہوں نے فلسفے کو تربیت یا فتہ ذبمن اور تصوف کو ماتھ ساتھ چلنا کے ذریعے تبدیل شدہ دل کا ملاپ قرار دیا۔ ان کا کہنا تھا کہ عقل اور تصوف کو ساتھ ساتھ چلنا ہوگا' انسانوں کے لئے دونوں جو ہری اعتبار سے اہم ہیں اور نج کی تلاش میں دونوں ہی کی ضرورت ہوتی ہے۔ صوفیاء کی بصیرتوں اور قرآن کی علامتوں کو تجرباتی طور پر ثابت نہیں کیا جا سکتا بلکہ مراقبہ کرنے والا اپنے تربیت یا فتہ وجدان کے ذریعے ان کا مشاہدہ کر سکتا ہے۔ صوفیانہ جہت سے باہر نہ ہب کے قصوں کی کوئی معنویت نہیں' اس کی وجہ سے ہے کہ وہ اس طرح کہ دنیاوی مظاہر' جن کا تجربہ ہم اپنے معمول کے بیدار شعور سے دریعے گئے تربیت کرتا ہے۔ ان کا کہنا تھا کہ مسلمانوں کو اپنے تربیت کرتا ہے۔ ان کا کہنا تھا کہ مسلمانوں کو اپنے تربیت کرتا ہے۔ ان کا کہنا تھا کہ مسلمانوں کو اپنے اندر ہماری دنیا اور فدا کے درمیان موجود' عالم المثال' کا شعور پیدا کرنا ہوگا۔

یباں تک کہ وہ لوگ بھی جو تربیت یافتہ صوفی نہیں تھے اس دنیا سے خواب میں یا تنویمی تخیل کے ذریعے آگاہ ہوئے۔ کی سہروردی کا ایمان تھا کہ جب کوئی پینمبر یا صوفی بصیرت کا حامل ہوتا ہے تو وہ اس داخلی جہان سے آگاہ ہو چکا ہوتا ہے 'اس کو ہم آج کی لفظیات میں لاشعور کہہ کے ہیں۔

اسلام کی بیشم حضرت حسن بصری یا امام شافعی کے لیے نا قابل قبول تھی۔ یکی

#### **∮115**∳

سروردی کوان کے نظریات پرسزاتو ملی تاہم وہ ایک پے مسلمان سے جنہوں نے قرآن پاک

کے حوالے ہرسابقہ فیلسوف سے زیادہ دیئے تھے۔ ان کی تصنیفات کا آج بھی تصوف کے

کاسیکول کے طور پر مطالعہ کیا جاتا ہے۔ ای طرح ہیانوی الہماتی فلنی معیدالدین ابن

العربی (وفات 1240ء) کی کتابیں پرازمغنی اور انتہائی اثر انگیز ہیں۔ انہوں نے مسلمانوں پر بھی زور دیا کہ وہ عالم المثال کواپنے اندر ہی دریافت کریں اور اس بات کا درس دیا کہ تخلیق خیل کے ذریعے خدا تک پہنچا جا سکتا ہے۔ ابن العربی کی کتابیں آسان نہیں تھیں اور ان میں خیل کے ذریعے خدا تک پہنچا جا سکتا ہے۔ ابن العربی کی کتابیں آسان نہیں تھیں اور ان میں ہر جھنی کو جھنا جا ہے۔ مسلمانوں کا فرض ہے کہ وہ ہر شے اور ہر جگر تھر کے کے موجود معانی کو بجھنا جا ہے۔ مسلمانوں کا فرض ہے کہ وہ ہر شے اور ہر جگر تھر کے کے نیچ موجود معانی کو بجھنا جا ہے۔ مسلمانوں کا فرض ہے کہ وہ ہر شے اور ہر جگر تھر کے کے نیچ موجود مقدس موجودگی کا اپنے تخیل کے ذریعے مشاہدہ کریں۔ ہر انسان خدا کی پوشیدہ صفات کا منفر داور دہرایا نہ جانے والا انکشاف ہے اور ہماری انتہائی داخلی ذات میں جو الوہی اسم نقش ہے وہ خدا ہی کا تو ہے۔ شخصی ما لک (Lord) کے اس تصور کو وہ عقیدہ دبا دیتا جو الوہی اسم نقش ہے وہ خدا ہی کا تو ہے۔ شخصی ما لک (Lord) کے اس تصور کو وہ عقیدہ دبا دیتا ہوا ہے۔ ابندا صوفی کو ہر عقید کو مساوی طور پر درست مانا ہوتا ہے۔ ابندا صوفی کو ہر عقید کو مساوی طور پر درست مانا ہیں اور سینا گوگ میور مندر یا چرج کو مختلف نہیں سیمنا چا ہے کیونکہ خدا قرآن میں کہتا ہے: جا ہے اور سینا گوگ میور کرتے ہو اگر اللہ ہوتا ہے۔ "

اس طرح خلافت کے زوال پا جانے کے بعد ایک مذہبی انقلاب بپا ہو چکا تھا۔ اس نے مسلمہ دانش وروں کے ساتھ ساتھ عام لوگوں کو بھی متاثر کیا۔ ایسے سچے مسلمان سامنے آئے جو مذہب پر ایک گہری سطح پڑئل کرنا سکھ چکے تھے۔ مسلمانوں نے سیاسی بربادی کا مداوا ایک ہمہ گیر روحانی احیا کی صورت میں پایا، جس میں نئی صورتحال سے نمٹنے کے لیے عقید کے کئی تعبیر کی گئے۔ اب اسلام حکومت کی سربرتی کے بغیر ہی فروغ پار ہاتھا۔ در حقیقت سیاسی افر اتفری سے دوچیار دنیا میں صرف اسلام ہی مشخکم تھا۔



**€116**}

# صليبي جنگيس

سلجوق ترکوں کے تحت وجود میں آنے والا سیاس اعتبار سے خودمختار امیروں کا نیا نظام گیارہویں صدی کے اختیام پر سلطنت کے انتشار کے بعد بھی قائم رہا۔ اس نظام میں واضح خامیاں موجود تھیں۔ امیر آپس میں جنگیں لڑتے رہتے تھے اور کسی بیرونی وشمن کے مقالبے کے لیے متحد ہونا دشوار یاتے تھے۔ پیر حقیقت جولائی 1099ء میں اس وقت المناک انداز میں نمایاں ہوگئ جب مغربی بورپ سے آنے والے صلیبی جنگجوؤں کے لشکروں نے مکہ اور مدینہ کے بعد اسلامی ونیا کے تیسر ہے سب سے زیادہ مقدس شہر پروشلم پر حملہ کر کے اس کے شہر یوں کاقتل عام کیا اور فلسطین کبنان اور اناطولیہ میں ریاستیں قائم کیں سلجوق سلطنت کے زوال کے بعد آپس میں لڑنے والے امیر متحد نہ ہوئے اور مغرب کی اس جارحانہ یورش کے خلاف بے بس دکھائی دیئے۔اس کے بچاس برس بعد 1144ء میں موصل اور حلب کا امیر عادالدین زنگی صلیبی لئکر کو آرمیا سے نکال باہر کرنے میں کامیاب ہوگیا۔ اس سے نصف صدى بعد 1187ء ميں ايك كرد جرنيل بوسف بن الوب صلاح الدين نے جے جم مغرب والے "سلاڈن" (Saladin) کہتے ہیں صلیبوں سے بروشلم دوبارہ حاصل کرلیا تا ہم صلیبی تیرہویں صدی کے اواخر تک ساحل کے ساتھ ساتھ مشرقِ قریب پر قبضہ جمائے رکھنے میں کامیاب رہے۔ای بیرونی خطرے کی وجہ ہے صلاح الدین کی قائم کی ہوئی حکومت''زرخیز ہلال' میں دوسرے امیروں کی عارضی نوعیت کی ریاستوں کے مقابلے میں بہت زیادہ لمبی مدت تک برقرار رہی۔صلاح الدین نے اپنی مہم کے ابتدائی مرحلے میں مصرییں فاطمیوں کو شکست دی' ان کے علاقوں کو اپنی سلطنت میں شامل کرلیا اور اس کے شہر بیوں کوسنی مسلک کی طرف واپس لایا۔

**€117**€

مغربی تاریخ میں صلیبی جنگیں شرمناک گر اہمیت کی حامل ہیں۔ ان جنگوں میں صلیبیوں نے مشرقِ قریب کے مسلمانوں کو تباہ و برباد کردیا تھا تاہم عراق ایران وسط ایشیا ' ملا پیشیا ' افغانستان اور ہندوستان کے مسلمانوں کے لیے ان کی حیثیت دوردراز کے سرحدی سانحات کی می ہی تھی۔ ایبا تو بیبویں صدی میں جاکر ہوا کہ جب مغرب زیادہ طاقتور اور مسلمانوں کے لیے زیادہ خطرے کا باعث ہوگیا تو مسلمان تاریخ نویس وسطی عہد کی صلیبی جنگوں کا اثر قبول کرنا شروع ہوئے اور فاتی صلاح الدین ابو بی جیسے کی لیڈر کی آرزو کرنے کی جومغربی استعاریت کی فی صلیبی جنگوں کا مقابلہ کرسکے۔



**€118**€

## توسيع

صلیبی جنگوں کی فوری وجہ ریتھی کہ سلجوتوں نے فاطمیوں کے زیر حکومت شام کو 1070ء میں فتح کرلیا۔ اپنی اس مہم کے دوران بازنطینی سلطنت کے ساتھ بھی ان کی جنگیں شروع ہو کئیں۔ بازنطینی سلطنت کا سرحدی دفاع بہت کمزور تھا۔ سلجوق شاہ سوار بازنطینی سرحدوں کوعبور کرتے ہوئے اناطولیہ میں داخل ہو گئے اور انہوں نے 1071ء میں میز مکرث کی جنگ میں بازنطینیوں کوعبرتناک شکست ہے دوجیار کیا۔ دس ہی برسوں کے اندر اندر حالت یہ ہوئی کہ ترک خانہ بدوش اینے رپوڑوں کے ساتھ اناطولیہ میں آ زادانہ گھومنے پھرنے لگے اور امیروں نے وہاں چھوٹی جھوٹی ریاسیں قائم کرلیں۔ ان امیروں کو افرادی قوت ان مسلمانوں کی صورت میں میسرآئی جواناطولیہ کومواقع کی سرزمین تصور کرتے تھے۔ ترکول کی اس بیش رفت کو رو کئے سے لاچار بازنطینی بادشاہ السیکس کومنیس اول Alexius) (Comnenus I نے 1091ء میں پوپ سے مدد کی درخواست کی اور اس درخواست کے جواب میں پوپ اربن دوم (Urban II) نے پہلاصلیبی اشکر بھیجا۔صلیبیوں نے اناطولیہ کے مختلف حصوں پر قبضہ تو قائم کرلیا تاہم وہ علاقے میں ترک فتوحات کا سلسلہ زیادہ عرصے تک روک نہیں سکے۔ تیرہویں صدی کے اختام تک ترک بحروم تک بھنے چکے تھے۔ چودھویں صدی کے دوران انہوں نے بحیرہ ایجین کو پار کیا' بلقان میں آبادیاں قائم کیں اور دریائے ڈینیوب تک پہنچ گئے۔اس سے پہلے بھی کوئی مسلمان بادشاہ قدیم روی سلطنت کی عظمت کے وارث بازنطین کوالی محکست نہیں دے پایا تھا۔ چنانچہ ترکول نے بھی فخر بیطور پر اناطولیہ میں

#### **€119**}

ا پی نئی ریاست کو''روم'' کہنا شروع کردیا۔خلافت کے زوال کے باوجود مسلمان اب دوایے علاقول تک وسعت پاچکے تھے جو پہلے بھی دارالاسلام کا حصہ نہیں رہے تھے بعنی مشرقی یورپ اور جنوب مغربی ہندوستان کا ایک حصہ۔ یہ علاقے جلد ہی انتہائی تخلیقی علاقوں میں تبدیل ہوگئے۔

خلیفہ الناصر (1225ء۔ 1900ء) نے بغداد اور اس کے گردونواح میں خلافت کو بھال کرنے کی کوشش کی۔ نہ ہمی احیاء کی قوت کا مشاہدہ کرتے ہوئے اس نے اسلام کا سہارا لینے کی سعی کی۔ حقیقت میں تو شریعت خلفاء کے اقتدار کے خلاف احتجاج کے طور پر تشکیل پا رہی تھی۔ تاہم اب الناصر نے سنیوں کے چاروں نقہی مکا تب فکر کا عالم بننے کے لیے مطالعہ شروع کیا۔ اس نے فتو وک کے ذریعے بھی بغداد میں اپنی حیثیت کو متحکم کیا۔ الناصر کی وفات شروع کیا۔ اس نے جانشینوں نے اس کی پالیسیوں کو جاری رکھا۔ تاہم بہت تاخیر ہو چکی تھی۔ اسلامی دنیا میں جلد ہی ایک المناک صورتحال رونما ہوئی جس کے بنتیج میں عباسی خلافت ایک متشدد انداور المیدانجام سے دوچار ہوئی۔



**€120**}

# منكول

## (+1220-+1500)

مشرق بعید میں منگول سردار چنگیز خان ایک عالمی سلطنت کوتشکیل دے رہا تھا اور اسلام ہے اس کا نکراؤ نا گزیر ہو چکا تھا۔ سلجوتوں کے برعکس اس نے اپنے خانہ بدوش فوجیوں کو قابو میں رکھا اور انہیں نظم وضبط کا پابند بنا دیا۔اس نے انہیں ایک تباہ کن قوت والی ایسی جنگجو فوج میں و ھال دیا جس کا دنیا نے پہلے بھی مشاہدہ نہیں کیا تھا۔ جو بھی حکمران منگول سردار کی فوری اطاعت قبول نہ کرتا اسے اپنے بڑے بڑے بڑے شہروں کی مکمل تباہی و بربادی اوراپنی رعایا کا قل عام د کینا براتا منگولول کی بیسفاکی نه صرف ایک سوچی جمی تیکنیک تھی بلکہ شہری ثقافت ہے خانہ بدوشوں کی نفرت کا اظہار بھی کرتی تھی۔ جب خوارزمی ترکوں کے شاہ محمہ (1220ء۔ 1200ء) نے ایران اور دریائے جیموں کے علاقے میں اپنی خلافت قائم کرنے کی کوشش کی تو منگول سپہ سالار ہلاکو نے اسے ایک تو بین آمیز اقدام تصور کیا۔ 1219ء سے 1229ء تک منگول فوجیس محمد اور اس کے بیٹے جلال الدین کا تعاقب کرتے ہوئے سارے ایران آ ذربائیجان اور شام میں قتل و غارت کرتی اور تباہی و بربادی بھیلاتی رہیں۔ 1231ء میں حملوں کے ایک نے سلسلے کا آغاز ہوا۔عظیم مسلمان شہروں کو یکے بعد دیگرے نیست و نابود کردیا گیا۔ بخارا کو ملبے کا ڈھیر بنا دیا گیا' بغداد کو ایک مخضرس جنگ کے بعد تباہ کردیا گیا اور لبِ مرگ خلافت بھی اس کے ساتھ ہی اپنے انجام کو پہنچ گئی۔ گلیاں لاشوں سے افی پڑی تھیں اورلوگ جانیں بیا کرشام مصریا ہندوستان فرار ہو گئے تھے۔الموت کے اساعیلیوں کاقتل عام ہوا اور اگر چہ روم کی نئ سلجوق حکومت نے منگولوں کی اطاعت تسلیم کر لی تھی تاہم وہ پھر مبھی پوری طرح اپنے قدموں پر کھڑی نہ ہوسکی۔ بیرس وہ پہلامسلمان حکمران تھا جس نے منگولوں کا راسته روکا۔ بیبرس ترک غلام فوجیوں کی قائم کردہ نئی مصری ریاست کا سلطان تھا۔مملوکوں

**€121**}

(غلاموں) نے صلاح الدین کی قائم کردہ ایو بی سلطنت کی فوج پر غلبہ پالیا تھا۔ 1250ء میں مملوک امیروں نے ایو بی ریاست کے خلاف کامیاب بغاوت کی اور مشرق قریب میں اپنی سلطنت قائم کردی۔ 1260ء میں بیرس نے شالی فلسطین میں عین جالوت میں منگولوں کو شکست سے دو چار کیا۔ اُدھر ہندوستان میں داخل ہوکر منگولوں نے دبلی میں سلطنت قائم کرلی میں سلطنت تھی۔ انہوں نے چین کے منگول خان قبلائی خان کی اطاعت قبول کر لینے والی اسلامی سلطنت میں اپنی سلطنتیں قائم کرلی تھیں۔

منگولوں نے چار بڑی ریاستیں قائم کی تھیں۔ ہلاکو کی اولا دیے ، جوایل خان (خان اعظم کے نمائندگان) کہلاتی تھی سلے تو یہ حقیقت قبول کرنے سے انکار کردیا کہ ان کو آخری شكست ہو چكى ہے۔ پھر انہوں نے وادى فرات اور ايران كے بہاڑى علاقوں تك محدود اپنى سلطنت میں پیا ہونے سے پہلے دمشق کو برباد کردیا۔ چنتائی منگولوں نے دریائے جیوں کے طاس میں ایک ریاست قائم کی جبکہ ''سفید اردو'' اللہ العنی تا تاری خانہ بدوش تبیلے ) نے ارتش کے علاقے میں ریاست قائم اور''سنہرا اردؤ' دریائے والگا کے گرد حکومت کرنے لگا۔ بیہ مشرقِ وسطیٰ میں ساتویں صدی میں عربوں کی پورشوں کے بعد سب سے بڑا سیاس ابھار تھا' تا ہم عرب مسلمانوں کے برعکس منگول اینے ساتھ کوئی روحانیت نہیں لے کرآئے۔اگر چہان کا اینار جمان بدهمت کی طرف تھا تاہم وہ سب نداہب کے حق میں رواداری سے کام لیتے تھے۔ان کا قانونی ضابطہ یاسا' جو کہ چنگیزخان نے وضع کیا تھا' ایک عسری نظام ہی تھا جو کہ شہر یوں کے لیے مؤثر نہیں تھا۔منگولوں کی پالیسی تھی کہ جب وہ کسی علاقے پر قبضہ کرتے تو اس کی مقامی روایات کوفروغ دیتے تھے۔ تیرہویں صدی کے اختتام اور چودھویں صدی کے آ غازتك جارول منكول سلطنول نے اسلام قبول كرليا۔ اس طرح منكول سب سے عظيم اسلامي توت بن گئے تاہم سرکاری طور پر اسلام کی قبولیت کے باوجود ان کی ریاستوں کا بنیادی نظریہ ''منگولیت'' (Mongolism) ہی تھا۔ جس کے تحت منگول اپنی شاہانہ اور عسکری قوت بر فخر کرتے تھے اور دنیا کی تنخیر کا خواب دیکھتے تھے۔ پوری ریاست کو عسکری خطوط بر چلایا جاتا تھا۔ بادشاہ ہی سیدسالار ہوتا تھا اور اس سے امید کی جاتی تھی کہ وہ اپنی افواج کی کمان 🖈 قارئین اس دلچیپ حقیقت سے یقینا محظوظ ہوں گے کہان کی زبان کا نام یعن''اردو'' دراصل ترکی لفظ ہے۔ تا تاری بھی ترکی بولتے تصاور ان کے ہاں لفظ "اردو" کا مطلب قبیلہ ہوتا تھا۔ یہی لفظ انگریزی میں HORDE بنا۔ (مترجم)

#### **€122**}

خود سنجا لے اور مہمات کی ذمہ داری اپنی تائیین کے شانوں پرنہیں ڈالے۔ ای لیے ابتدائی زمانے میں ان کا کوئی دارالحکومت نہیں ہوتا تھا۔ جہاں بھی خان اور اس کی فوج خیمہ زن ہوتے وہی دارالحکومت ہوتا۔ ریاست کا پورا نظام کی فوج کی طرح چلایا جاتا تھا اور انظام یہ سپاہیوں کے ساتھ ساتھ گامزن رہتی تھی۔ اس خیمہ ثقافت کا انتظام زبر دست اہلیت کے ساتھ کیا گیا تھا۔ ان کے دو بڑے سیاسی مقاصد ہے یعنی دنیا پر قبضہ اور اقتدار کا دوام جو کہ ہر طرح کے ظلم و ستم کا جواز تھا۔ یہ نظریہ تھا، جس کے تحت اس بات پر یعنی کیا جاتا تھا کہ جتنی زیادہ کی مطلقیت کے نظریہ ہے، جس کے تحت اس بات پر یعنین کیا جاتا تھا کہ جتنی زیادہ کی حکم ان کی قوت ہوگی اتنا ہی زیادہ ریاست کا امن اور سلامتی بہتر ہوں گے۔ کی شاہی خاندان کے بادشاہوں کے فرمان اس وقت تک واجب العمل رہتے جب تک وہ خاندان تخت نشین رہتا۔ اس کے علاوہ دوسرے قانونی نظاموں کوکوئی اہمیت نہیں دی جاتی تھی۔ حکومت میں تمام اعلیٰ عہدے خاندان کے افراد کواور ان کی خوشامد کرنے والے مقامیوں کو دیئے جاتے تھے، جو حکومت کے مرکز میں عظیم خانہ بدوش فوج کے حاشیہ برداروں میں شامل ہوگئے تھے۔

اس کا اسلام کی مساوات پندی سے تو بمشکل ہی موازنہ ہوسکتا ہے تاہم ایک حوالے سے اس کا موازنہ عبابی خلافت کے آخری برسوں میں معاشرے کے آندر وقوع پذیر ہونے والی عسکر بیت سے کیا جا سکتا ہے جس کے تحت امیر چھاؤنیوں میں بیٹھ کر حکومت کرتے سے اور شہر یوں اور علما کو ان کی اسلامی سرگرمیوں کے لیے آزادی دے دی گئی تھی۔ وہاں ہمیشہ بید امکان رہا کرتا تھا کہ اگر کوئی امیر مشحکم ہوگیا تو فوج شہری معاملات میں زیادہ دخل انداز ہوئی ہے۔ منگول حکم انوں کے تحت بید خل اندازی عمل میں آگئی کیونکہ وہ اس قدر طاقتور شے کہ علما پڑئی پابندیاں عائد کر سکتے تھے۔ شریعت کو بالا دست ضا بطے کے طور پر مزید برقر ار رہنے نہیں دیا گیا۔ پندرہویں صدی تک بیہ طے ہو چکا تھا کہ علما قوانین وضع کرنے کے لیے اجتہاد نہیں کر سکتے ۔ اس حوالے سے کہا جا تا ہے کہ ''اجتہاد کے درواز ہے'' بند ہوگئے۔ مسلمانوں کو منہیں کر شخے ۔ اس حوالے سے کہا جا تا ہے کہ ''اجتہاد کے درواز ہے'' بند ہوگئے۔ مسلمانوں کو منہیں کر فقا کے فقا کہ علما تھا۔ ماضی کے فقا کہ علما تھا۔ ماضی کے فقا کے شاہی قوانین کے لیے خطرہ نہیں بن سکتا تھا۔

اسلامی زندگی میں منگولوں کی مداخلت المناک تھی۔منگول اپنے پیچھے شہروں اور کتب خانوں کے کھنڈر چھوڑ گئے تھے معاثی تباہی اس پرمسنزادتھی۔ مگر جب منگولوں نے فتح حاصل کرلی تو پھر انہوں نے ان شہروں کو دوبارہ تعمیر کروایا جنہیں خود ہی بڑے پیانے پر تباہ

#### €123€

کردیا تھا۔ اس کے عااوہ انہوں نے پر شکوہ دربار قائم کیے جنہوں نے سائٹ فن تاریخ اور تصوف کو فروغ دیا۔ منگولوں کی سفا کی اورظلم وستم اپنی جگہتا ہم وہ اپنی مسلمان رعایا ہے بہت متاثر تھے۔ ان کے قائم کردہ سابی ڈھانچوں نے بعد کی اسلامی سلطنوں پر اثر ڈالا۔ منگولوں کی قوت نے نے آفاق کی خبر دی۔ ایسا لگتا تھا جیسے وہ دنیا کو فتح کرنے ہی والے ہیں۔ وہ ایک نی قتم کی استعاریت کے بانی تھے جو وسیع پیانے پر تباہی و بربادی پھیلانے والے آفاقی ایک نی تقریب کی استعاریت کے بانی تھے جو وسیع پیانے پر تباہی و بربادی پھیلانے والے آفاقی متاثر بھی ہوئے۔ مسلمان جس خوف و دہشت کی نضا میں جی رہے تھے اس کی وجہ سے نامیدی کا شکار نہیں ہوئے تھے اور نہ منگول ریاسٹوں کو دکھ کر اپنی سابی شکست پر دل گرفتہ نامیدی کا شکار نہیں ہوئے مصلمان جس خوف و دہشت کی نضا میں جی رہے تھے اس کی مقابلہ شبت ناداز میں کیا ہے اور ان کو تقیری طور پر استعال کرتے ہوئے تازہ غذہی بصیر تیں حاصل کی بیں۔ ایساہی منگول پورش کے بعد ہوا جب لوگ واضح طور پرمحسوں کررہے تھے کہ دنیا کا خاتمہ بیں۔ ایساہی منگول پورش کے بعد ہوا جب لوگ واضح طور پرمحسوں کررہے تھے کہ دنیا کا خاتمہ قریب ہے تاہم ایک بالکل نیا عالمی نظام بھی ممکن تھا۔

اس حقیقت کا واضح مثاہرہ صوفی جانال الدین روی (73-120ء) کی بھیرت میں کیا جا سکتا ہے جو بذات خود مثاولوں کے ستم کا نشانہ بے سے 'تاہم انہوں نے اپنی تعلیمات میں مثاولوں کے ہمراہ آنے والے لامحدود امکانات کو بھی ظاہر کیا ہے۔ روی خراسان میں پیدا ہوئے سے۔ ان کے والد ایک عالم اور صوفی سے۔ روی نے فقہ الہیات' عربی اور فاری ادب کا مطالعہ کیا۔ تاہم یلغار کرتے آرے مثلول کشکر سے بچنے کے لیے ان کے خاندان کو فرار ہونا پڑا۔ وہ انا طولیہ میں سلطنت روم کے دارالکومت قونیہ میں پناہ گزیں ہوئے۔ روی کی روحانیت سے خدا کے فراق اور کا بناتی ہے گھری کا احساس چھک رہا تھا۔ روی کہتا ہے کہ کی روحانیت سے خدا کے فراق اور کا بناتی ہے گھری کا احساس چھک رہا تھا۔ روی کہتا ہے کہ مرد یا عورت کو خربی جبتی پرتی برخی میں ہے کہوہ جبر کے کرب کو محسوس نہ کرے' جو کہ کسی بھی مرد یا عورت کو خربی جبتی پرتی اورہ کرسکتا ہے۔ ہمیں اپنی محدودیت کا اور انا کے ایک سراب ہونے کا ادراک لازی طور پر کرنا چاہیے۔ یہ ہماری انا ہے جو حقیقت اور ہمارے درمیان ہردے ڈال دیتی ہے اور اگر ہم اپنی انا پرتی اورخودغرضی سے نجات پالیں تو ہم دیکھیں گے کہ برج باتی رہ وہ کے گا وہی خدا ہوگا۔

رومی ایک''وحدت الوجودی صوفی'' تھے۔ ان کی روحانی اور شخصی زندگی ایک جذباتی انتہا سے دوسری کی طرف منتقل ہوتی رہی۔انہوں نے رقص' گانے' شاعری اور موسیقی

#### **€124**}

میں سرور تلاش کیا۔ انہوں نے جس سلط کی بنیاد رکھی اسے ''رقصال درویش'' کہا جاتا ہے۔

اس نام کا سبب ان کا اپنی جگہ کھڑے کھڑے گھو متے ہوئے رقص کرنا ہے جو ماورائیت کی ایک سحرانگیز کیفیت کا باعث بنتا ہے۔ اپنی واضح تلون مزاجی کے باوجود رومی اپنی زندگی ہی میں مولانا کے لقب سے مشہور ہو گئے تھے۔ ان کے مولویہ سلسلہ کاعظیم اثر آج بھی ترکی میں ممایاں ہے۔ ان کے فون کی شاہکار مثنوی کوصوفیوں کاصحفہ کہا جاتا ہے۔ جہاں ابن العربی نے دائش وروں کے لیے کھا تھا وہاں رومی نے تمام انسانوں کو اسپنے آپ سے ماورا ہوکر جینے اور روزمرہ کی زندگی سے برتر زندگی بسر کرنے کا پیغام دیا۔ مثنوی صوفیانہ طرز زندگی کو اپنانے کی تنقین کرتی ہے جو ہر شخص کو کائنات اور انسان کے اندر جابری دائی جنگ میں نا قابل تنجر بنا سکتا ہے۔ مثلوں کی یورشوں نے ایک صوفیانہ ترکی کی راہیں کشادہ کیس جس نے لوگوں کو ان سکتا ہے۔ مثلوں کی یورشوں نے ایک صوفیانہ کی حصفیا نہ کو صلہ دیا جبہ رومی اس تحریک کی روح کی گہرائیوں تک اثر جانے والے الیے سے خطنے کا حوصلہ دیا جبہ رومی اس تحریک کی صوفیانہ طریق انسانی زندگی کے لامحدود امکانات پر زور دیتے تھے۔ مثلول جو بچھ دنیاوی صوفیانہ طریق انسانی زندگی کے لامحدود امکانات پر زور دیتے تھے۔ مثلول جو بچھ دنیاوی سے سے مقال کرنے کے بے حد قریب تھے صوفیا روحانی سطح پر اس کی معرفت حاصل کر سے تھے۔

دوسروں نے اس دور کے ابھاروں کا جواب بہت مختلف انداز سے دیا۔ منگولوں کی پورشوں کے نتیج میں ہونے والی ہولناک تباہی و بربادی نے روایت پندی میں شدت پیدا کردی جوکہ بمیشہ زری معاشر ہے کی ایک خصوصیت رہی ہے۔ جب وسائل محدود تھے تب اس قتم کی ایجاد پندی کی حوصلہ افزائی کرنا ناممکن تھا جیسی آج ہم جدید مغرب میں دکھ رہ بیں۔ آج کے جدید مغرب میں ہم سے توقع کی جاتی ہے کہ ہم اپنے مال باپ سے زیادہ علم رکھیں اور ہمارے نیچ ہم سے بھی زیادہ آگے بڑھیں۔ ہمارے معاشرے سے پہلے کوئی معاشرہ اس پیانے پر ہونے والی ایجادات کے نتیج میں افراد کو دوبارہ تربیت دینے اور انفراسٹر پچر (زیریں ڈھانچ) کو از سرنو تھیر کرنے کا متحمل نہیں ہوسکتا تھا۔ ای کا نتیجہ تھا کہ زری زمانے کے یورپ سمیت جدید عہد سے پہلے کے تمام معاشروں میں تعلیم کا مقعد پہلے زری زمانے کے یورپ سمیت جدید عہد سے پہلے کے تمام معاشروں میں تعلیم کا مقعد پہلے کے درائع نہیں اور ذری ایجاد پندی اور تجسس کے سامنے رکاوٹ کھڑی کرنا تھا۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ ان کی وجہ سے ایک ایسی کی استحکام مخدوش ہوسکتا تھا جونئی بھیرتوں کو وجہ یہ تھی کہ ان کی وجہ سے ایک ایسی کمیوٹی کا استحکام مخدوش ہوسکتا تھا جونئی بھیرتوں کو استعمال کرنے کے ذرائع نہیں رکھتی تھی۔ مثال کے طور پر مدرسوں میں طلبہ کوقد یم کتا ہیں زبانی استعمال کرنے کے ذرائع نہیں رکھتی تھی۔ مثال کے طور پر مدرسوں میں طلبہ کوقد یم کتا ہیں زبانی

#### **€125**}

یاد کروائی جاتی تھیں جبکہ مخصوص دری کتابوں کی لفظی تعلیم دی جاتی تھی۔علما کے درمیان عوامی مناظروں سے حق اور باطل کی تمیز ختم ہوگئ تھی۔ پڑھائی کے سوال جواب والے انداز میں دو مختلف تصورات سے کسی امتزاجی تصور کا اخذ کیا جانا ممکن نہیں تھا۔ مدرسے انہی خیالات کی ترقع کرتے کرتے تھے جو ساری دنیا میں مسلمانوں کو متحد کرتئیں۔ وہ ایسے مخالفانہ نظریات پر پابندی لگا دیتے تھے جو کہ اختلاف درائے کا سبب بن سکتے تھے اور لوگوں کو سیدھا راستہ چھوڑ کر اپنے اسے زاستے برگامزن ہونے کی طرف ماکل کر سکتے تھے۔

چودھویں صدی تک صرف شریعت کے مطالعہ اور اس برعمل ہی کوسب طرح کے مسلمانوں یعنی سنی اور شیعه و صوفی اور فیلسوف نے قبول کرلیا تھا۔اس زیانے تک علما کا ایمان تھا کہ بہ قوانین اسلامی تاریخ کے آغاز ہی ہے مروج تھے۔اس لیے جہاں ردمی جیسے صوفیا نے نے آفاق کے مشاہدے کا آغاز کیا تھا وہاں بہت سے علما کو یقین تھا کہ بھی کوئی شے تبدیل نہیں ہوگی۔ سووہ مطمئن متھے کہ اجتہاد کے دروازے بند ہیں۔ ان کا خیال تھا کہ ماضی کے اتنے بوے علمی و خیرہ کے ضیاع 'کتابوں کی بربادی اور علما کے قتل عام کے بعد ضروری یہی ہے کہ زیادہ تبدیلیوں کی بجائے اس تباہ شدہ علمی و خیرے کو ہی بحال کیا جائے۔ چونکہ منگولوں کاعسکری ضابطہ شہری زندگی کے لیے کوئی گنجائش نہیں رکھتا تھا اس لیے علما کا ایمان والوں کی زند گیوں پر اثر درسوخ برقرار رہاجبکہ ان کا جھکاؤ روایت پرتی کی طرف تھا۔ جہاں رومی جیسے صوفیا کا ایمان تھا کہ تمام نداہب درست ہیں وہاں چودعویں صدی تک علمانے قرآن کی ا جناعیت پیندی کو ایک سخت گیر فرقه واریت میں تبدیل کردیا تھا اور وہ دوسری روایات کو ماضی کے غیر متعلقہ آ ثار تعمور کرتے تھے۔اب مکہ اور مدینہ کے مقدس شہروں میں غیر مسلموں کا داخلہ بند کردیا گیا تھا اور حصرت محمد ﷺ کے بارے میں تو بین آ میز الفاظ ادا کرنا جرم قرار دے دیا گیا تھا۔اس میں کوئی حیرت نہیں ہے کہ منگولوں کی بورشوں کے المیے نے مسلمانوں میں عدم تحفظ کا احساس پیدا کیا۔ای وجہ سے غیرملکیوں کو نہصرف مشکوک بلکہ منگولوں کی طرح سفاک بھی نضور کیا جانے لگا تھا۔

تاہم ایے بھی علم موجود تھے جنہوں نے ''اجتباد کے دروازوں'' کے ہند ہونے کو قبول نہیں کیا۔ پوری اسلامی تاریخ کے دوران' بڑے سیاسی بحرانوں کے وقت ..... خاص طور پر غیر مکی تسلط کے زمانے میں ..... ایک ''مجد د'' نئی صورتحال سے نبرد آزما ہونے کے لیے عقیدے کا احیا کرتا رہا تھا۔ یہ اصلاحات عموماً کیساں انداز سے روبہ عمل آتی تھیں ۔ یہ

**€126**}

اصطلاحات روایت پسندانہ ہوتی تھیں کیونکہ وہ کوئی نیاحل تخلیق کرنے کی بجائے بنیادوں کی طرف واپس جانے کی کوشش کرتے تھے۔لیکن قرآن اور سنت والے بدعتوں سے پاک اسلام کی طرف واپسی کی خواہش میں ان مصلحین نے وسطی عہد کی پیش رفتوں کومٹا ڈالا جو کہ مقدس تصور کی جانے لگی تھیں۔ وہ غیرمکی اثرات کو بھی شک کی نظروں سے دیکھتے تھے ان کا خیال تھا کہ اجنبی تصورات کی وجہ سے عقیدے کی یا کیزگی اور خالص بن برقرار نہیں رہا۔اس طرح کا مصلح (ریفارمر) اسلامی معاشرے کی خصوصیت بن گیا۔ ہمارے دور میں جن لوگول کو''بنیاد پرست مسلمان " کہا جاتا ہے وہ پرانی طرز کے مجددوں سے مکمل مشابہت رکھتے ہیں۔ منگولوں کے بعد کی دنیا میں اس عہد کے عظیم صلح امام احد ابن تیمیہ ( 1328ء۔ 1263ء) تھے۔ وہ دمثق کے ایک عالم تھے اور انہیں منگولوں کے ہاتھوں ہولناک اذبیوں سے گزرنا يرا تقيا\_ ابن تيمية كاتعلق حنبلي مسلك كو ماننے والے علما كے ايك خاندان سے تھا اور وہ شریعت کی اقدار کے دوبارہ نفاذ کے آرزومند تھے۔ انہوں نے اعلان کیا کہ اسلام قبول كر لينے كے باوجودمنگول كافر اور مرتد تھے كونكه وہ شريعت كى بجائے ياسا (منگولول كا قبائلي قانون) رعمل کرتے تھے۔ایک سے مصلح کے مانند انہوں نے رسول کریم بھا اور خلفائے راشدین کے بعد ہونے والی اسلامی ترقیوں پر تنقید کرتے ہوئے انہیں غیرمتند قرار دیا۔ان میں شیعیت 'تصوف اور فلیفہ شامل تھے۔ تاہم وہ ایک مثبت لائح عمل کے بھی حامل تھے۔ ان کا خیال تھا کہ اس بدلے ہوئے زمانے میں شریعت کومسلمانوں کے حقیقی حالات کے مطابق ۔ ڈھالنا ہوگا چاہے اس عمل میں صدیوں کے دوران تشکیل پانے والے فقہ کے بیشتر جھے سے نجات حاصل کرنی پڑے۔ چنانچہ یہ بہت ضروری ہے کہ قانون دال شریعت کی روح سے مطابقت رکھنے والے ایک قانونی عل کو وضع کریں ۔ حکومت (اسٹیبلشمنٹ) کے لیے ابن تیمید ایک خطرناک شخصیت تھے ممکن ہے کہ قرآن اور سنت کی بنیادی اقدار کی طرف ان کی والیسی نیز تصوف اور فلفے کا انکار ایک رومل مو تاہم بیرویدانقلا بی بھی تھا۔ انہول نے نصابی کتابول سے چیٹے ہوئے روایت پرست علما پرسخت نکتہ چینی کی اور اسلامی قانون کی خلاف ورزی کرنے پرشام کی مملوک حکومت پرتقید گی۔ انہی افکار کی وجہ سے ابن تیمیہ کوقید کردیا گیا اور چونکدان کوتصنیف و تالیف ہے روک دیا گیا تھا اس لیے کہا جاتا ہے کہ وہ ای عم میں انتقال کر گئے۔ دمشق کے عام لوگ ان سے محبت کرتے تھے کیونکہ وہ دیکھ سکتے تھے کہ ان کی شرى اصلاحات لبرل ہیں اور بیر کہ وہ دل ہے عوام کا مفاد چاہتے ہیں۔ جب ان کا جناز ہ اٹھا تو

#### **€127**

ہزاروں کی تعداد میں لوگ اس میں شریک ہوئے 'جوکہ ان کی عوامی مقبولیت کا آئینہ دار ہے۔

تبدیلی وقوع پذیر ہوسکتی تھی تاہم وہ پریشان کن بھی ہوتی۔ تینس میں عبدالرحمٰن ابن فلدون (1406ء۔ 1332ء) نے ''مغرب'' یعنی اسلامی دنیا کے مغربی جھے میں کے بعد دگرے حکومتوں کونا کام ہوتے ہوئے دیکھا۔ طاعون کی وبائے گھروں کے گھراجاڑ کردئے۔ معرسے خانہ بدوش قبیلے شالی افریقہ نقل مکانی کرآئے تھے جن کی وجہ سے وسیع پیانے پر بربادی پھیلی اور بربر معاشرے میں زوال نمودار ہوا۔ خود ابن فلدون پین سے نقل مکانی کرا کے تیونس آئے تھے جہاں عیسائیوں نے مسلمان علاقوں کو دوبارہ فتح کرلیا تھا۔ انہوں نے مخراطہ کی شہری ریاست تک ہی رہ گئی تھی اور اس پر بھی 1249ء میں عیسائیوں نے قبضہ کرلیا تھا۔ اندلس کی اسلامی سلطنت صرف غرنا طہ کی شہری ریاست تک ہی رہ گئی تھی اور اس پر بھی 1249ء میں عیسائیوں نے قبضہ کرلیا کا عظیم الثان محل تعیس ہو چکا تھا۔ اسلام واضح طور پر برخوان کی زو میں تھا۔ ابن خلدون نے اس صورتحال پر اظہار خیال کرتے ہوئے تا ہوا کہ ایک انہوں ہوئے عور پر برخوان کی زو میں تھا۔ ابن خلدون نے اس صورتحال پر اظہار خیال کرتے ہوئے کی جب حالات مکمل طور پر تبدیلی سے دوچار ہوتے ہیں تو بیٹس ایسا ہوتا ہے گویا ساری گئو قات تبدیل ہورہی ہوں اور ساری دنیا کی قلب ماہیئت ہورہی ہو گویا ہے سرے سے تخلیق کیا جارہا ہو دنیا کو شخرے سے دوجود میں لایا جارہا ہو۔'' کے

#### **€128**}

نے قبیلے یا خانہ بدوش گروہ کا آسان شکار بن جاتی ہے جو کہ اپنی عصبیت کے پہلے دور میں ہوتا ہے اور اس کے بعد سارا عمل دہرایا جاتا ہے۔ ابن خلدون نے اپنی شاہکار کتاب ''المقدمہ'' میں اس نظریے کا اطلاق اسلام کی تاریخ پر کیا ہے اور ان کے بعد آنے والے مسلمان سلطنت سازوں نے اس کا گہرا مطالعہ کیا۔ اس کے علاوہ انیسویں صدی کے مخر بی تاریخ وانوں نے بھی اس کتاب سے خوب استفادہ کیا جو ابن خلدون کو تاریخ کے سائنسی مطالعے کا بانی کہتے ہیں۔

ابن خلدون نے چودھویں صدی کے دوسر نصف جھے میں منگول ریاستوں کے زوال کا مشاہدہ کیا'جس سے ان کے نظر یے کی واضح طور پر تقید این ہوگئ۔ان کی حقیقی عصبیت عروج کو پینچی' آ سودہ خاطری پیدا ہوئی اور اب دوسر نے غالب گروہوں کے قبضہ کرنے کے لیے فضا تیارتھی۔ایبا لگتا تھا کہ نے قائدین اسلامی سرزمین کے مرکز سے نہیں بلکہ اسلامی دنیا کے ایسے دور دراز گوشوں سے آ ئیں گے جومنگول حکومت کے تحت نہیں رہے ہیں۔اس وقت تک مصراور شام میں مملوک سلطنت کا زوال شروع ہو چکا تھا۔ مملوکوں نے اپنے عروج پر پہنچ کر ایک جاندار معاشرہ' ایک قاہرانہ فوج اور ایک نشوونما پاتی ہوئی ثقافت تشکیل دی تھی۔ لیک پندرہویں صدی تک سلطنت کی بھی زری ریاست کی طرح اپنے وسائل سے ہاتھ دھو چکی تھی۔ اور ٹوٹنا شروع ہوگئی تھی۔

اس عہد کی روح کا تجریور اظہار جس تحمران نے کیا وہ تیورلنگ (1405ء۔
1336ء) تھا۔ دہ ٹمرقند میں منگول چھائی ریاست میں پا بڑھا تھااور منگول آ درش کے حوالے سے بڑا جذباتی تھا۔ اسے مغرب میں ٹیمبرلین (Tamburlain) کہا جاتا ہے۔ اس نے زوال پذیر چھائی سلطنت میں اقتدار پر قبضہ کیا' منگول نسل سے تعلق کا دعویٰ کیا اور منگولوں کی فطری وحشت وسفا کی کا مظاہرہ کرتے ہوئے منگول علاقوں کو دوبارہ فتح کرنا شروع کیا۔ تیمور نظری وحشت وسفا کی کا مظاہرہ کرتے ہوئے منگول علاقوں کو دوبارہ فتح کرنا شروع کیا۔ تیمور نے اپنی حاصل کرنے کی زبر دست خواہش اور تباہی و بربادی کی پہندیدگی کو اسلام کے لیے ایک جذبے کے ساتھ باہم ملایا اور چونکہ اس نے اپنے عہد کے جوش و ولو لے کو اپنالیا تھا اس لیے وہ ایک عوائی سور ما بن گیا۔ اس نے ٹمرقند میں عالی شان عمارات تعمیر کروا کیں جہاں وہ ایک پُرشکوہ دربار میں جلوہ آ را ہوتا تھا۔ اس کا اسلام کا تصور ۔ متعصب سفاک اور متشدد ۔ ایک پُرشکوہ دربار میں جلوہ آ را ہوتا تھا۔ اس کا اسلام کا تصور ۔ متعصب سفاک اور متشدد ۔ وہ ایک پُرشکوہ دربار میں جلوہ آ را ہوتا تھا۔ اس کا اسلام کا تصور ۔ متعصب شفاک اور متنوں پر سزا علیاء کے کہ واللہ کا جلاد تصور کرتا تھا جے مسلمان امیروں کو ان کی غیر منصفانہ کا ردوا تیوں پر سزا

**€129**}

دینے کے لیے بھیجا گیا تھا۔ اس کو واحد فکر اس بات کی تھی کہ نظم و ضبط قائم کیا جائے اور بدعنوانوں کو سزا دی جائے۔ اگر چہ اس کی رعایا اس کی سفا کی سے لرزہ براندام رہتی تھی تاہم لوگ حالیہ برسوں کے انتثار کے بعد اس کی مضبوط حکومت کی تعریفیں کرتے تھے۔ اپنے سے پہلے والے منگولوں کی طرح تیمور بھی نہ روکا جاسکنے والا دکھائی دیتا تھا اور ایک وقت تو ایسا آیا جب لگتا تھا کہ وہ ساری دنیا کو فتح کر لےگا۔ 1387ء تک وہ سارے ایران اور عراق پر قبضہ کر چکا تھا۔ 1375ء میں اردو'' کو فتح کرلیا اور 1398ء میں وہ ہندوستان پر غالب آگیا جہاں اس نے ہزاروں ہندو قیدیوں کا قتل عام کیا اور وہلی کو تاخت و تاراح کر دیا۔ دوسال بعد اس نے چین پر تملہ کیا جہاں اگلے سال وہ قتل کردیا گیا۔

کوئی بھی تیمور کی سلطنت کو متحد نہیں رکھ سکا۔ دنیا کی تنخیر اب بھی واضح طور پر ایک ناممکن خواب بھی تاہم پندر ہویں صدی کے دوران میں بارودی ہتھیاروں کی ایجاد نے نئے مسلمان حکمرانوں کو پندر ہویں صدی کے اواخر اور سولہویں صدی کے آغاز میں دریا اور قابل انظام سلطنتیں قائم کرنے کا اہل بنا دیا ، جنہوں نے منگول آ درش کو اسلام سے باہم ملانے کی بھی کوشش کی۔ وہ ٹی سلطنتیں ہندوستان آ ذربائجان اور اناطولیہ میں قائم ہوئیں۔

سلطنت وبلی تیرہویں صدی کے دوران قائم ہو چکی تھی اور چودھویں صدی کی ابتدا

تک اسلام بنگال کے ساتھ ساتھ دریائے گنگا کے طاس میں خوب اچھی طرح پاؤں جما چکا

تھا۔ ہندوستان کے مقتدر طبقے سے تعلق رکھنے والے ہندو راجپوتوں نے جو کہ پہاڑی علاقوں

میں آباد سے اپی خود بختاری کو قائم رکھا تاہم ہندوؤں کی اکثریت نے مسلمانوں کی برتری کو

میں آباد سے اپنی خود بختاری کو قائم رکھا تاہم ہندوؤں کی اکثریت نے مسلمانوں کی برتری کو

تسلیم کرلیا۔ بیام اتناجیران کن نہیں ہے جننا کہ بظاہر لگتا ہے۔ ذات پات کے نظام کی وجہ

سیاسی اقتدار چندہی گھر انوں تک محدود تھا 'اور جب وہ گھر انے طاقت کھو بیضے تو ہندوان

می جگہ کی کو بھی قبول کرنے پر راضی ہوتے تھے بشر طیکہ وہ ذات پات کے نظام میں کی بیشی نہ

کریں۔ پردلی (Outsiders) ہونے کی وجہ سے مسلمان ان پابندیوں سے آزاد تھے نیز

ان کے پیچھے ایک طاقت وربین الاقوامی معاشرہ بھی تھا۔ ہندوستان میں مسلمان ایک قلیت ہی

رہے۔ ''شودروں'' سمیت نجلی ذاتوں اور پیشوں سے تعلق رکھنے والے بہت سے لوگوں نے اسلام قبول کرلیا۔ ان میں سے بیشتر لوگوں نے صوفی پیروں کی تبلغ کے نتیج میں اسلام قبول کیا جاتا ہے اسلام قبول کرلیا۔ ان میں سے ہندو بیون عقائد پر ہی قائم رہی۔ جیسا کہ اکثر الزام لگایا جاتا ہے قبات انہم اکثریت اپنے ہندو بدھ یا جین عقائد پر ہی قائم رہی۔ جیسا کہ اکثر الزام لگایا جاتا ہے

یہ بات درست نہیں ہے کہ مسلمانوں نے ہندوستان میں بدھ مت کو ہرباد کردیا تھا۔ صرف ایک معبد پرایک مرتبہ حملہ کرنے کے شواہد ملتے ہیں جبکہ وسیع پیانے پرقل عام کی تائید میں کوئی کھوں ثبوت دستیا بنہیں ہیں۔ 1330ء تک برصغیر کے بیشتر حصوں نے سلطنت و ہلی کے اقتد ار کوتسلیم کرلیا تھا' تاہم سلطنت کے مختلف حصوں میں غیر دانش مندانہ تھرانی کی وجہ سے مسلمان امیروں نے بغاوت کردی اور یہ بات کھل کرسا منے آگئی کہ سلطنت اتنی بڑی ہے کہ ایک آ دی اس پر حکومت نہیں کرسکتا ہمومی معمول کے مطابق مرکزی اختیارات مختلف امیروں میں بٹ گئے تھے اوروہ اس کی مدد سے اپنی اپنی ریاستوں پر حکومت کرتے تھے۔ بارود کی ایجاد تک سلطنت و بلی مسلمان ہندوستان (مسلم انڈیا) میں بہت می طاقتوں میں سے ایک طاقت رہی۔

منگول ریاستوں کے کناروں پر غازی جنگجوک کوان کی اپنی امارتیں قائم کرنے کی امازت دے دی گئی تاہم وہ منگول حکمرانوں کو آ قاتشلیم کرتے تھے۔ وہ غازی ریاستیں عموی طور پر ندہبی تھیں اور تصوف کا مضبوط رجی ان رکھی تھیں۔ آ ذربائیجان اور اناطولیہ میں مختلف صوفیا نہ طریقوں نے شیعیت کی انقلا بی روح کو اختیار کرلیا تھا۔ انہوں نے ابتدائی دور کے شیعوں کو متاثر کرنے والے انتہا پیندانہ فلفے ''غاؤ'' کا احیاء کیا جس کے تحت حضرت علی "کو الوبی ہتی کی تجسیم تصور کیا جاتا تھا اور یہ یقین کیا جاتا تھا کہ ان کے جوامر فوت ہوگئے تھے وہ در نفیبت' میں چلے گئے تھے۔ اس کے علاوہ وہ اپنے قائدین کو مہدی قرار دیتے تھے جو عدل کے ایک نئے عہد کی شروعات کرنے کے لیے واپس آئے تھے۔ اناطولیہ میں بیکا ثی درویشوں کو بہت زیادہ متبولیت حاصل ہوئی۔ وہ ایک نئے نظام کا پرچار کرتے تھے جو قدیم کے طور پر شروع ہوا تھا مگر جو پندرہویں صدی تک غلو کے تصورات سے متاثر ہوگیا اور اس نہروکار خود کو بارہ امامی شیعہ کہلوانے گئے۔ ان کا ایمان تھا کہ ان کا قائد ساتویں امام کی دور دور کور خودکوامام غائب قرار دیتا تھا' ایران میں ایک شیعہ سلطنت قائم کی۔

جب منگول ریاستیں منہدم ہوئیں تو پورے کا پورا اناطولیہ جھوٹی جھوٹی آزاد غازی ریاستوں میں تقسیم ہوگیا' جنہوں نے تیرہویں صدی کے اواخر سے زوال پذیر بازنطینی سلطنت کے قصبوں اور بستیوں کو چھیننا شروع کردیا تھا۔ ان چھوٹی جھوٹی ریاستوں میں سے ایک پر

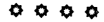
عثانی خاندان حکومت کرتا تھا جو 14 ویں صدی کے ابتدائی برسوں کے دوران رفتہ رفتہ طاقتور ہوتا چلا گیا۔ 1326ء میں عثانیوں نے برصہ کو فتح کرلیا اور اسے اپنا دارالخلافہ بنالیا۔ 1329ء میں انہوں نے ازئیک کو فتح کرلیا اور 1372ء تک وہ بازنطین کے کافی بڑے جھے پر قبضہ کر چکے تھے۔ انہوں نے ایڈرین (ایڈریانوپل) کو اپنا دارائکومت بنایا اور بازنطینی بادشاہ کو اپنا دارائکومت بنایا اور بازنطینی بادشاہ کو اپنا گرز اراتحادی بنالیا۔ عثانیوں کی کامیابی کا راز ان کی انتہائی منظم اور تربیت یافت' کئو تی'' باح گزاراتحادی بنالیا۔ عثانیوں کی کامیابی کا راز ان کی انتہائی منظم اور تربیت یافت' کئو تی' دینی چری کہ علاموں پر مشتل تھی۔ مخربی مسلمان حکمرانوں میں مراد اوّل سے دو 1360ء میں جزیرہ نما بلقان کی سب ہے اہم طاقت بلغار اور سربیا کی آزاد بادشاہتوں پر حملے کرتے ہوئے وہ بلقان میں پیش رفت کے لیے تیار تھا۔ 1389ء میں عثانیوں نے وسطی سربیا میں کوسوو کے میدان میں سرب مزائے موت دے دی گئی۔ اس کے ساتھ ہی سرب تنزادی کا خاتمہ ہوگیا اور سرب آخ بھی برنس لازار کو ایک شہید اور قومی ہیرو مان کر اس کا احترام اور اسلام سے نفرت کرتے ہیں۔ پرنس لازار کو ایک شہید اور قومی ہیرو مان کر اس کا احترام اور اسلام سے نفرت کرتے ہیں۔ پرنس لازار کو ایک شخارتی ۔ عثانیوں نے نظم وضبط قائم کیا اور معیشت کو بحال کیا جس کے برانی سلطنت بنظی کا شکارتھی۔ عثانیوں نے نظم وضبط قائم کیا اور معیشت کو بحال کیا جس کے نتیج میں کافی تعداد میں لوگ اسلام کی طرف مائل ہو گئے۔

1402ء میں عثانیوں کو اس وقت ایک بڑی ناکا می سے دو چار ہونا بڑا جب تیمور نے ان کی فوج کوانگورا میں شکست دی تاہم تیمور کی وفات کے بعد انہوں نے دوبارہ اپنی قوت مجتمع کرلی اور 1453ء میں محمد دوم (81-1451ء) نے نئے بارودی ہتھیار استعمال کر کے فتط نظنیہ کو فتح کرلیا۔

بازنطینی سلطنت نے 'جے مسلمان' روم' کہا کرتے ہے صدیوں تک اسلام کو پیش قدی نہیں کرنے دی۔ یکے بعد دیگرے فافاء کوشکست سے دوچار ہونا پڑا۔ اب محمد فانح نے اس پرانے خواب کو تعییر کا جامہ بہنا دیا تھا۔ مسلمان ایک نے عہد کے آغاز پر تھے۔ وہ منگول مخرطرے سے نج نکلے تھے اور نئ قوت حاصل کر بچلے تھے۔ پندرہویں صدی کے اختتام تک اسلامی سلطنت دنیا میں سب سے زیادہ طاقور بلاک بن چکی تھی۔ مسلمان مشرقی یورپ' یورپشیائی میدانوں اور ذیلی صحارائی افریقہ میں اپنے تاجروں کے مفاد کے لیے داخل ہو گئے

**€132**}

تھے۔ تیرہویں صدی میں مسلمان تاجر بھی مشرقی افریقہ میں برجوبی کے ساحل کے ساتھ ساتھ' جو بی عرب اور برصغیر ہندوستان کے مغربی ساحلوں کے ساتھ ساتھ اپنے کاروبار مشکم کر چکے تھے۔ جب ملا پیشیا میں بدھ مت کے مانے والوں کی تجارت کو زوال آگیا تو مسلمان تاجروں نے جن میں سے ہرایک مذہبی مبلغ بھی تھا' وہاں کاروبار جمالیے اور جلد ہی عزت و احرام حاصل کرلیا۔ صوفی مبلغین کاروباری لوگوں کے نقش قدم پر چل کر وہاں پہنچ اور چودھویں اور پندرہویں صدی تک ملا پیشیا میں اسلام چھا چکا تھا۔ ایسا لگتا تھا کہ ساری دنیا مسلمان ہورہی ہے۔ حتیٰ کہ وہ لوگ جو اسلامی حکومت کے تحت نہیں تے جب اپنے ملکوں سے روانہ ہوتے تو چونکہ تمام اہم بندرگا ہوں پر مسلمانوں کا قبضہ تھا' اس لیے انہیں وہاں اسلام کا سامنا ہوتا۔ یہاں تک کہ جب پندرہویں صدی کے اوائل میں بور پی جہازراں جیرتاک دریافتیں کررہے تھے تب بھی وہ بحری گزرگا ہوں سے مسلمانوں کو نیبیں ہٹا سکے تھے۔ ایسا لگتا تھا کہ اسلام ناگزیر ہے اور اب مسلمان نئی سلطنیں قائم کرنے کے نہیں ہٹا سکے تھے۔ ایسا لگتا تھا کہ اسلام ناگزیر ہے اور اب مسلمان نئی سلطنیں قائم کرنے کے لیے تیار تھے جنہوں نے دنیا میں بہت زیادہ طافت ور اور جدید بن جانا تھا۔



حصه چهارم



**€135**}

# شامانهاسلام (1700ء-1500ء)

بارود کی دریافت اوراس کے استعال کی وجہ سے ایک ایس عسکری میکنالو جی و جود میں آئی جس نے حکمرانوں کواپنی رعایا پر پہلے ہے کہیں زیادہ طاقت دے دی۔ وہ بہت بڑے علاقوں پرموٹر انداز میں گرفت رکھ سکتے سے بشرطیکہ انہوں نے ایک اہل انظامیہ کو بھی تشکیل دے دیا ہو۔ عسکری ریاست 'جو کہ عہای قوت کے زوال کے بعد سے اسلامی سیاست کی ایک خصوصیت رہی تھی اب مزید طاقت ور ہوسکی تھی۔ یورپ میں بھی بادشاہوں نے فعال حکومتی مشینری کے ساتھ بڑی مرکزی ریاستیں اور مطلق بادشا ہتیں قائم کرنا شروع کردیں۔ پندرہویں صدی کے اواخر اور سولہویں صدی کے اوائل میں تین بڑی اسلامی سلطنت قائم کی گئی تھیں۔ ایران میں صفوی سلطنت 'ہندوستان میں مغل سلطنت اور اناطولیہ' شام' شالی افریقہ اور عرب میں عثانی سلطنت۔ از بکتان میں دریائے جیحوں کے طاس میں ایک بڑی اسلامی ریاست قائم ہوئی جبکہ اس میں عثنی سلطنت ۔ از بکتان میں دریائے جیحوں کے طاس میں ایک بڑی اسلامی ریاست قائم ہوئی جبکہ اس میں عثنی سلطنت ساتھ تھا ۔ تا ہم سولہویں موہویں مدی میں مسلمان سب سے او پر آئے گئے تھے۔

چنانچہ وہ فتح کا زمانہ تھا۔ لیکن ایسا لگتا تھا کہ تیوں ہی سلطنوں نے اسلام کی مساویانہ روایات سے منہ موڑ لیا تھا اور مطلق بادشاہتیں قائم کرلی تھیں۔سرکاری زندگی کا ہر شعبہ با قاعدہ نظام اور بیورو کریک نفاست کے ساتھ چلایا جاتا تھا اور ان سلطنوں میں ایک مجر پورانظامی ڈھانچہ وجود میں آچکا تھا۔

وہ سب سلطنتیں منگولوں کے عثکری ریاست کے تصور سے بہت متاثر تھیں تاہم

**€136**}

شاہی پالیسیوں میں شہر یوں کو بھی شامل کیا جاتا تھا تا کہ شاہی خاندانوں کو زیادہ سے زیادہ عوامی تائید حاصل ہوجائے۔لیکن ایک نہایت اہم رُخ سے یہ سلطنتیں عباسی ریاست سے مختلف تھیں۔عباسی خلفا اور ان کے در باریوں نے کوئی اسلامی ادارہ قائم نہیں کیا تھا۔ وہ شریعت کے قوانین کی پابندی نہیں کرتے تھے اور انہوں نے اپنے ہی دنیادارانہ ضا بطے گھڑ لیے ہوئے تھے۔ جبکہ تمام نئی سلطنتیں مضبوط اسلامی بنیاد رکھی تھیں۔خود حکمران اسلام کی ترویج اور فروغ کے لیے سرگرم تھے۔صفوی ایران میں شیعیت ریاست کا مذہب بن گئ تھی۔مغل پالیسی پر فلفے اور تصوف کے غالب اثر ات تھے۔عثانی سلطنت کا ملا شرعی خطوط یہ چائی جائی جائی تھی۔

مگر برانے مسائل اب بھی موجود تھے۔کوئی حکمران کتنا ہی دین دار کیوں نہ ہوتا اس انداز کی بادشاہت قرآن کی روح کے برخلاف تھی۔لوگوں کی اکثریت اب بھی غربت و افلاس میں زندگی بسر کررہی تھی اورلوگ زرعی معاشرے کی مخصوص لعنت لیعنی ناانصافیوں کا شکار تھے۔اس کے علاوہ نئی نئی وشواریاں بھی بیدا ہوگئ تھیں۔مغل ہندوستان ہویا عثانی سلطنت کا مرکز اناطولیه دونوں جگہوں پرمسلمان نووارد تھے۔مسلمانوں کو دونوں مقامات پرغیرمسلم ا کثریت کے ساتھ تعلق استوار کرنے کا موزوں طریقہ سکھنا تھا۔ ایک شیعہ سلطنت کے قیام ے شیعوں اور سنیوں کے درمیان ایک نئی فیصلہ کن تقسیم واقع ہوگئی تھی جس کے نتیجے میں ایک الی عدم برداشت اور جارحانه فرقه واریت نے جنم لیا جس کی اسلامی دنیا میں پہلے کوئی مثال نہیں ملتی۔ یہ فرقہ وارانہ تقسیم عین اسی زمانے میں بورپ میں کیتھولکوں اور پروسٹنوں میں نمودار ہونے والے تلخ تنازعے کے مماثل تھی۔اس کے علاوہ خود پورپ بھی مسلمانوں کے ليے ايک چيلنج بن گيا تھا جواب تک ايک پسماندہ علاقہ رہا تھا اوراس ليےمسلمانوں کواس ميں کوئی دلچین نہیں تھی تاہم اس زمانے میں بورپ نے ایک کمل طور برنٹی تہذیب کو تشکیل دینا شروع کردیا تھا جو کہ زری معاشرے کی جکر بندیوں سے آ زادتھی۔ اسی تہذیب کی بدولت یورپ اسلامی دنیا سے نہ صرف برتر ہوگیا بلکہ اس نے اسے اپنا محکوم بھی بنالیا۔ نیا یورب اپنی طاقت كومجتمع كرنا تو شروع هو گيا تھا تا ہم سولہويں صدى تك وہ كوئى حقیقی خطرہ نہیں بن پایا تھا۔ جب روسیوں نے مسلمانوں کے زبر قبضہ قازان اور استراخان پرحملہ کیا (56-1552ء) اور

**€137**}

وہاں عیسائیت کورواج دیا تو مسلمانوں کواس شکست کے شریس خیرکا جو پہلو دستیاب ہوا وہ سے تھا کہ شالی یورپ کے ساتھ ان کے تجارتی رابطوں کا آغاز ہوگیا۔ آئیریائی جہازران جنہوں نے 1492ء میں امریکہ کو دریافت کرلیا تھا اور دنیا کے گرد نئے تجارتی بحری راستے کھولے تھے پرتگیز تاجروں کونقل وحرکت میں اضافی سہولت فراہم کر بھیے تھے۔ سولہویں صدی کے دوسر نے نصف میں انہوں نے بچرہ اہم میں ایک نئی صلیبی جنگ (Neo-Crusade) کا آغاز کرتے ہوئے جنوبی سمندروں میں مسلمانوں کی تجارت کو برباد کرنے کی کوشش کی۔ مغرب کے لیے پرتگیزوں کی ان مہمات کی بڑی اہمیت تھی تاہم اسلامی دنیا پر ان کے بہت تھوڑے اثرات پرتگیزوں کی ان مہمات کی بڑی اہمیت تھی تاہم اسلامی دنیا پر ان کے بہت تھوڑے اثرات براے سے بہت تھوڑے اثرات بہت میں کہیں زیادہ دبھی تھا۔ صدیوں بعد بہلی مرتبہ ایسا ہوا تھا کہ ایک طاقتور شیعہ سلطنت اسلام کے قلب میں قائم ہوگئ تھی۔



**€138** 

## صفوى سلطنت

آ ذربائیجان کے صفوی صوفیانہ سلسلے کے لوگ بارہ اما می شیعیت کو اپنا چکے تھے۔ وہ جار جیا اور کا کیشیا کے عیسائیوں پر حملے کرتے رہتے تھے۔ اس کے علاوہ وہ عراق اور مغربی ایران کے امیروں کا غصہ و عداوت بھی مول لے چکے تھے۔ 1500ء میں ساٹھ سالہ آملعیل اس سلسلے کا گدی نشین بنا اور اُس نے امیروں کے ہاتھوں ہلاک ہونے والے اپنے باپ کے انتقام کے لیے کارروائیوں کا آغاز کیا۔ 1501ء میں آملعیل نے تبریز کو فتح کرلیا اور پھرا گلے دس برسوں کے دوران باقی ماندہ ایران کو بھی فتح کرلیا۔ اس نے اعلان کیا کہ بارہ امامی شیعیت اس کی قائم کردہ نئی سلطنت کا سرکاری نہ ہب ہوگی۔

یہ ایک چونکا دیے والا واقعہ تھا۔ اس زمانے تک بیشتر شیعہ نسلاً عرب تھے۔ ایران میں رے کا شان اور خراسان جیسے شیعہ مراکز موجود تھے۔ اس کے علاوہ قم کی قدیم چھاؤنی بھی تھی۔ تاہم ایرانیوں کی اکثریت سی تھی۔ اسلیل نے ایران سے سی مسلک کومٹا دیا۔ تصوف کے مانے والوں پر جرواستبداد کیا گیا اور علما ء کو یا تو سزائے موت دے دی گئی یا وطن بدر کر دیا گیا۔ اس سے پہلے کسی بھی شیعہ حکمران نے اس پیانے پر پھر کرنے کی کوشش بھی نہیں کی تھی۔ جدید ہتھیاروں نے نہ بھی عومت کو ایک نی جابرانہ و متشددانہ قوت دے دی تھی۔ چھلے دوسو جدیہ ہتھیا روں نے دوران شیعوں اور دیگر مسلمانوں کے مابین مصالحت قائم رہی تھی۔ صدیوں سے شیعیت ایک باطنی اور متصوفانہ فرقے کے طور پر چلی آ رہی تھی جو کہ سیاست سے دور رہتا تھا اور جس کا ایمان تھا کہ امام عائب کی عدم موجودگی میں کوئی بھی حکومت جائز نہیں ہوگئی۔ ایک صورتحال میں ایک 'شیعہ ریاست'' کیوں کر وجود میں آ سکتی تھی؟ عہم شاہ آسلمیل اس منطق کا قائل نہیں تھا۔ مکنہ طور پر اسے بارہ اماموں کو مانے والے شیعوں کی روایات کا پوری طرح علم قائل نہیں تھا۔ مکنہ طور پر اسے بارہ اماموں کو مانے والے شیعوں کی روایات کا پوری طرح علم

#### **∮139**}

نہیں تھا۔ وہ شیعیت کے انتہا پندانہ رُخ غلوکا ماننے والا تھا، جس کے ماننے والوں کا ایمان تھا کہ مثالی ریاست قائم ہونے ہی والی ہے۔ یہ بھی ممکن ہے کہ اس نے اپنے بیروکاروں سے کہا ہوکہ وہ ہی امام غائب ہے اور وہ آخری زمانے کی جنگیس لڑنے کے لیے آیا ہے۔ تی اسلامی دنیا کے خلاف اس کا جہاد ایران میں ہی اختتام پذیر نہیں ہوا۔ 1510ء میں اس نے خراسان سے سی از بکوں کو بے دخل کر دیا اور انہیں دریا ہے جیوں کے شال میں دکھیل دیا۔ اس نے تی عثانیوں پر بھی حملہ کیا تاہم سلطان سلیم اول نے 1514ء میں اُس کی کوشش تو ناکا می سے دو چار میں اور آخر تک شکست دی۔ اپنے علاقوں سے باہر سنت کو کا لعدم کرنے کی اس کی کوشش تو ناکا می سے دو چار میں ایران کے اندر آملیل کی جارحیت کامیاب رہی۔ ستر ہویں صدی کے اوا خر تک ایران کی اکثریت شیعہ ہو چکی تھی اور آئ تک شیعہ ہے۔

شاہ المعیل نے ایک عسری ریاست قائم کی تھی تاہم وہ انتظامیہ میں شامل غیرفوجی لوگوں (سویلین) پر بہت زیادہ اعتاد کرتاتھا' پرانے ساسانی اورعباسی باوشاہوں کی طرح شاہ كو وظلِ الله كمها جاتا تها تامم المعيل نے اپ آپ كواماموں كى نسل سے قرار دے كر قانونى جواز حاصل کیا تھا۔صفویوں کواس حقیقت کا ادراک کرنے میں زیادہ وقت نہیں لگا کہ اختلاف کے زمانے میں جس انقلا بی جوش و جذ بے کو جس انتہا پسندانہ نظریے نے بھڑ کایا تھا وہ حکومت کے قیام کے بعد زیادہ کارآ مرنہیں رہا۔ چنانچہ شاہ عباس اول (1629ء۔ 1588ء) نے غلو کا نظربدر کھنے والی افسرشاہی ہے چھٹکارا حاصل کرلیا۔ اُس نے عرب شیعہ علما کو بیرونی ممالک سے بلایا تاکہ وہ عوام کوزیادہ روایت پندانہ بارہ امامی شیعیت کی تعلیم دیں۔اس نے ان علما کے لیے مدرسے قائم کیے اور انہیں دل کھول کر مالی وسائل فراہم کیے۔عباس کی حکمرانی میں سلطنت اینے عروج کو پہنچ گئی۔اس نے صفو یوں کے لیے اہم علا قائی فتو حات حاصل کیں اور اس کے دار الحکومت اصفہان میں ایک تقافی نشاۃ ٹانیرونما ہوئی ، جو یورپ میں حالیہ اطالوی نثاة ثاني كمماثل تقى اس نثاة ثاني نے علاقے كمشركانه ماضى لينى اسلام سے يہلےكى فارى ثقافت سے ابْر قبول كيا تھا۔ وہ زمانہ بہزاد (وفات 1535ء) اور رضائے عباري (وفات 1635ء ) جیسے صفوی مصوروں کا تھا' جنہوں نے تابناک اور خوابوں جیسے منی ایج (نقش کو چک ) تخلیق کیے۔اصفہان شاندار مدرسول متجدول باغات محلات اور بڑے بڑے کشادہ چوکوں والاشہر بن گیا۔ تا ہم نقل مکانی کر کے آنے والے نے علما ایک انوکھی صورتحال سے دوجار تھے۔

#### **€140**}

اس سے پہلے ایک غیر حکومتی گروہ ہونے کی وجہ سے ان کے پاس اپنے شیعہ مدر سے نہیں تھے اور وہ مطالعہ اور تبادلہ خیالات کے لیے ایک دوسرے کے گھروں ہی میں اکٹھے ہوا کرتے تھے۔ وہ ہمیشہ اصولوں کی بنیاد پر حکومت ہے الگ تھلگ رہے تھے گراب ان سے تقاضا کیا جار ہا تھا کہ وہ ایران کے تعلیمی اور قانونی نظام کوسنجالیں۔اس کے علاوہ حکومت کے زیادہ نہ ہی کاموں کو بھی انجام دیں۔ شاہ نے انہیں وُل کھول کر تحا نف اور امداد دی جس کے نتیج میں بالآخروہ مالی طور پرخود مختار ہو گئے۔انہوں نے محسوں کیا کہ وہ اینے عقیدے کی ترویج کے اس منفردمو قعے کومستر دنہیں کر سکتے تاہم وہ اب بھی ریاست سے مخاط ہی رہے اور حکومتی عہدوں کونظرانداز کر کے رعایا ہی ہے رہنے کوتر جیح دیتے رہے۔ان کی حیثیت بہت طاقتور تھی۔ بارہ امامی روایتی شیعیت کے مطابق امام غائب کے جائز نمائندگان شاہ نہیں بلکہ علما تھے۔ پھر بھی اب تک صفوی ان کے ساتھ ہم آ جنگی برقرار رکھنے میں کامیاب رہے تھے۔ وہ اس وقت تک ان کی حیثیت سے مکمل طور پر استفادہ کے قابل نہیں ہو سکتے تھے جب تک کہ سارے کے سارے ایرانی عوام شیعنہیں ہوجاتے۔ تاہم ان کی نئی قوت کا مطلب تھا کہ بارہ امامی شیعیت کے کچھ زیادہ کشش انگیز امتیازی وصف امتزاجی ہوگئے تھے۔ان میں سے کچھ علما ا پی عمیق متصوفانہ تفسیروں برعمل کرنے کی بجائے ایرانیت زدہ ہو گئے۔ محمد باقر مجلسی (وفات 1700ء) ایک سب سے زیادہ اثر آ فریں عالم بن گئے تاہم انہوں نے ایک مے شیعہ تعصب کا مظاہرہ کیا۔ انہوں نے اصفہان میں فلسفہ اور عرفان کی تعلیمات کو دبانے کی کوشش کی اور یجے گھجیےصوفیا کو بےرحی کے ساتھ سزاؤں کا نشانہ بنایا۔اس کے بعدوہ اس قابل ہوگئے کہ فقہ پر توجہ مرکوز کرنے کے لیے علماء پر زور دیں مجلسی نے ایرانی شیعیت میں فلنے اور تصوف کے بارے میں بے اعتمادی کو متعارف کروایا جو کہ آج تک غالب جلی آ رہی ہے۔ مجلسی نے صوفیوں کے اجماعی ذکر اور اولیاء کے مسلکوں کی جگہ شہید کر بلاحضرت حسین ؓ کے احترام میں ماتمی رسومات کوفروغ دیا تا کہلوگوں کوشیعہ اقدار اور عقائد کا درس دیا جائے۔ بڑے بڑے جلوس نکالے جاتے 'جن میں جذباتی نوسے اور مرشجے بڑھے جاتے جبکہ لوگ زور زور سے روتے اور ماتم کرتے تھے۔ یہ رسومات اہم ایرانی روایت بن گئیں۔ اٹھار ہویں صدی کے دوران تعزیہ کورواج دیا گیا جس میں لوگ غیر فعال تماشائی نہیں ہوتے تھے بلکہ جذباتی ردمل کرتے ہوئے 'گریہ وزاری کرتے اوراپی چھاتیاں پٹیے اور حفزت امام حسین کے مصائب کے ساتھ اپنے دکھوں کا امتزاج کرتے تھے۔ ان رسومات نے ایک اہم

**€141**}

سیفٹی والوکا کام دیا۔ جب وہ اپ ماتھوں کو پٹنے اور بے قابو ہوکر روتے تو سامعین اپ اندر عدل وانصاف کی ولی ہی آرز وابجرتی ہوئی محسوں کرتے جو کہ شیعہ عقائد میں مرکزی حیثیت رکھتی ہے۔ وہ اپ آپ سے سوال کرتے کہ ایسا کیوں ہے کہ تق ہمیشہ کرب و بلاکا شکار رہتا ہے اور باطل قریباً ہمیشہ ہی غالب رہتا ہے؟ تا ہم جلسی اور شاہوں نے ان رسومات کے انقلا بی جو ہرکو دبانے میں احتیاط ہے کام لیا۔ لوگوں کو درس دیا گیا کہ داخلی جرواستبداد کے خلاف احتجاج کرنے کی بجائے میں احتیاط ہے کام لیا۔ لوگوں کو دمن دیا گیا کہ داخلی جرواستبداد کے خلاف احتجاج کرنے کی بجائے انہیں بتایا گیا کہ وہ انہیں ایک مر پرست تصور کریں جو کہ انہیں جنت میں بجوا کیں گے۔ اس طرح وہ رسمیں غیر جانبدارانہ ہوکررہ گئیں اور حالت موجودہ (شیئس کو) برقرار رکھنے میں معاون ثابت ہوئیں۔ وہ لوگوں کو طاقتوروں کی جائے انہیں کرنے اور صرف اپ مقادات کے حصول پر زور دیتی تھیں۔ ایسا طاقتوروں کی جایت عاصل کرنے اور صرف اپ مقادات کے حصول پر زور دیتی تھیں۔ ایسا حرف و جودہ ( کیسے میں معاون ثابت ہوئیں۔ ایسا حرف و کیسے میں۔ ایسا مرتبہ بھر تکوموں اور مرف و سے ہوا کہ یہ مسلک ایک مرتبہ بھر تکوموں اور مجود وں کے لیے برعنوان حکومت کے خلاف اپ غم و غصے کے اظہار کا ذریعہ بن گیا۔

تاہم کچھ علما پرانی شیعی روایات سے خلص رہے اور ان کے نظریات نہ صرف ایران بلکہ ساری مسلم دنیا میں آج تک مصلحین اور انقلا ہوں کو متاثر کرتے چلے آ رہے ہیں۔ میر دید (وفات 1630ء) اور ان کے شاگرد مُلَّا صدرا (وفات 1640ء) نے اصفہان میں متصوفانہ فلنے کا ایک متب قائم کیا جس کو مجلسی نے دبانے کی بہت کو شیس کیں۔ انہوں نے فلنے اور روحانیت کو ملاتے ہوئے سہرورد بیروایت کو جاری رکھا اور اپنے شاگردوں کو صوفیانہ اصولوں کی تربیت دی جو آئیس عالم مثال اور روحانی دنیا کا شعور حاصل کرنے کے قابل بناتے تھے۔ دونوں نے زور دیا کہ ایک فلنے کو نہ صرف ارسطو کی طرح عقلیت پند اور سائنسی ہونا چلے ہی کہا ایک خلاقی اور وجدانی سوچ بھی پیدا کرنی چاہیے۔ ان دونوں نے بچھ علماء کے عدم برداشت کے نئے رویے کی مخالفت کی جسے وہ فہ جب سے انحراف تصور کرتے تھے۔ ان کا کہنا تھا کہ حق کو زبردتی نافز نہیں کیا جا سکتا اور دانش ورانہ ادعائیت حقیق فہ جب کے خلاف ہے۔ مُلَّا صدرا سیاسی اصلاح کو روحانیت سے الگ تصور نہیں کرتے تھے۔ اپنی شاہ کار قائد فیا نہ کو عالم مادی کی قلب ماہیک تصفیف ''الافسان الار بع'' میں انہوں نے بیان کیا ہے کہ کسی قائد کو عالم مادی کی قلب ماہیکت

کرنے سے پہلے متصوفانہ تربیت حاصل کرنی چاہیے۔ اُسے پہلے اپنی انا سے لاز ما چھکارہ پانا اور الوہی تنویر حاصل کرنا چاہیے۔ یہ وہ راستہ ہے جس پر چل کر وہ شیعہ اماموں جیسی .....گوان کی سطح سے کم تر' روحانی بصیرت حاصل کرلے گا۔ آیت اللہ تمینی کملا صدراکی تعلیمات سے بہت زیادہ متاثر سے اور اپنی وفات سے پہلے ایرانی قوم سے کیے گئے اپنے آخری خطاب میں انہوں نے ہدایت کی تھی کہ عرفان کا مطالعہ اور اس پر عمل جاری رکھا جائے کیونکہ اس وقت تک سیا اسلامی انقلاب بریانہیں ہوسکتا جب تک روحانی اصلاح نہ ہو چکی ہو۔

مُلَا صدرا کوایک بالکل نے نظریے نے پریشان کردیا تھا جورفتہ رفتہ ایران کے علماء میں جگہ بنا رہا تھا اور جو کہ ہمارے، زمانے تک دوررس سیاسی اثرات و نتائج مرتب کررہا ہے۔ ا کی گروہ' جواینے آپ کواصولی کہلوا تا تھا' یہ ایمان رکھتا تھا کہ عام مسلمان ندہب کے بنیا دی اصولوں کی تفہیم وتعبیر سے قاصر ہیں۔لہذا انہیں کسی نہ کسی فاضل عالم کی پیروی کرنی چا ہیے اور أس كے قانونى احكامات كو ماننا چاہيے كيونكه صرف ايسے علماء بى امام غائب كے استناد (اتھارٹی) کے حامل ہیں۔شیعہ علماء ٹی علماء کی طرح تہمی''اجتہاد کے دروازے'' بندر کھنے پر متفق نہیں ہوئے تھے۔ وہ کسی نمایاں قانون دال کو مجتهد کہا کرتے تھے یعنی ایک ایسا فرد جے ''آ زادانه استدلال'' کے ذریعے اسلامی قانون سازی کاحق حاصل ہو۔اصولیوں کا کہنا تھا کہ شاہ کو بھی مجہتد کے فتو وں کی بیروی کرنی جا ہے اور اُسے اپنا ناصح منتخب کرنا جا ہے کیونکہ اُسے اس کی قانونی مہارت کی ضرورت ہے۔ستر ہویں صدی کے دوران تو اصولیوں کو زیادہ تائیدو حمایت حاصل نہیں ہوئی تاہم اس صدی کے اختتام پر انہیں حمایت حاصل ہوگئ جب بیرواضح ہو گیا تھا کہ ریاست کی کمزور یوں کی تلافی کے لیے ایک مضبوط قانونی مقتدرہ قائم کی جائے۔ اس وقت سلطنت نسم بھی زرعی معیشت والے انجام ہے. دو چار ہو چکی تھی اور زیادہ عرصه اپنی ذمه داریاں اداکرنے کی اہل نہیں رہی تھی۔ تجارت تباہ ہو چکی تھی معاشی عدم تحفظ تھا اور بعد میں آنے والے شاہ نااہل نکلے۔ جب 1722ء میں افغان قبیلوں نے اصفہان پرحملہ کیا تو شہر نے رسواکن انداز میں ہتھیار ڈال دیئے۔ایک صفوی شنرادہ قتل عام سے نج نکا اوراس نے ذبین مگر بے رحم کماندار نادرخان کی مدد سے حملہ آوروں کو نکال باہر کیا۔ نادرخان نے اپنے صفوی ساہتی سے نجات یالی اور شاہ بن گیا۔ اس نے ایران بر بیس برس حکومت کی اور اہم

عسری فقوصات حاصل کیں۔ وہ ایک سفاک اور ظالم انسان تھا۔ 1748ء میں اُسے قتل کردیا گیا۔ اس عرصے کے دوران دو اہم واقعات کے نتیج میں ایران کے علماء کو ایک طاقت اور اختیار حاصل ہوگیا جس کا مواز نہ اسلامی دنیا میں کہیں اور نہیں کیا جا سکتا۔ پہلا واقعہ تو بیتھا کہ جب نادر خان نے ایران میں سنی اسلام کو نافذ کرنے کی ناکام کوشش کی تو نمایاں علماء نے سلطنت کو چھوڑ دیا اور مقدس شیعہ شہروں نجف اور کر بلا چلے گئے (جو کہ بالتر تیب حضرت علی اور حضرت امام حسین سے موسوم تھے) پہلے تو بیا کی بربادی دکھائی دی تاہم آئہیں عثانی عراق میں واقع نجف اور کر بلا میں ایک ایسا مرکز دستیاب ہوگیا جہاں سے وہ ایران کے عارضی میں واقع نجف اور کر بلا میں ایک ایسا مرکز دستیاب ہوگیا جہاں سے وہ ایران کے عارضی خکرانوں کی دسترس سے دور رہ کر لوگوں کو ہدایات دے سکتے تھے۔ دوسرا واقعہ یہ تھا کہ عکروم تھا تو ترکمان قاچار قبیلے سے تعلق رکھنے والے آتا تھ محمد نے 1779ء میں اقتدار پر قبضہ جمالیا اور قاچار سلطنت کی بنیاد رکھی۔ علماء اس اقتدار کے خلا میں واخل ہو گئے۔ اصولی حیثیت لیا اور قاچار سلطنت کی بنیاد رکھی۔ علماء اس اقتدار کے خلا میں واخل ہو گئے۔ اصولی حیثیت انتدائی ہوگئی اور واقعات نے ظاہر کیا کہ علماء کی شاہ سے زیادہ مؤثر انداز میں ایرانی عوام کی واداری اور فرماں برداری کومکن بنا سے تہیں۔



**€144**}

# مغل سلطنت

ہندوستان میں نئی اسلامی سلطنت کے قائم ہونے کا ذمہ دار ایک حد تک سی
مسلمانوں کے خلاف شاہ المعیل کے جہاد سے پیدا ہونے والا بحران بھی تھا۔ اس کا بانی بابر
(وفات 1530ء) المعیل کا ایک اتحادی رہ چکا تھا اور صفویوں اور از بکوں کی جنگ کے دوران
اس نے فرار ہوکر کابل میں پناہ لے لی تھی جہاں اس نے تیورلنگ کی قائم کردہ ریاست کی
باقیات پر قبضہ کرلیا۔ پھر اُس نے شال ہندوستان میں ایک مرکز قوت قائم کرلیا جے وہ تیور
باقیات پر قبضہ کرلیا۔ پھر اُس نے شال ہندوستان میں ایک مرکز قوت قائم کرلیا جے وہ تیور
کے خطوط پر چلانا چاہتا تھا۔ اس کی ریاست زیادہ عرصہ نہیں چلی اور 1555ء تک افغان
امیروں کے مابین سر پھٹول ہوتا رہا۔ تب بابر کا سب سے اہل بیٹا ہمایوں تخت نشین ہوا۔
اگر چہوہ جلد ہی وفات پا گیا تاہم ایک قائم مقام شاہ نے مخل اقتدار کو سنجا لے رکھا۔ تاوقتیکہ
ہادوں کے بیٹے اکبر (1605ء کے 1542ء) نے 1560ء میں تاج شاہی پہنا۔ اکبر نے شال
ہندوستان میں ایک متحد ریاست قائم کی جہاں اُسے غیر متنازعہ حکمران تسلیم کیا جاتا تھا۔ اس
نے قدیم منگول روایت کو برقر ارر کھتے ہوئے مرکزی حکومت کو اس طرح چلایا جس طرح کوئی
فوج سلطان کی براہ راست کمان میں ہوتی تھی۔ اس نے ایک اہل انظامیہ (بیوروکریک)
تعینات کی اور اپنے آتشیں ہتھیاروں کے بل پر دوسرے مسلمان حکمرانوں کے علاقوں پر قبضہ
تعینات کی اور اپنجاب مادہ اور دکن پر قابض ہوگیا۔

تاہم المعیل کے برخلاف اکبر نے اپنی رعایا پر نہ تو جبر کیا اور نہ انہیں سزا وعذاب دیئے۔اس نے انہیں اپنا نہ جب قبول کرنے پر بھی مجود نہیں کیا۔اگر وہ ایسا نہ کرتا تو اُس کی سلطنت برقر ارنہیں رہ سکتی تھی۔ ملک میں مسلمان ایک قلیل حکمران اقلیت تھے' جس نے بھی نہ ہبی کڑین کونا فذکرنے کی کوشش نہیں کی تھی۔ ہندوؤں کی تمام ذاتوں نیز بدھوں' یہودیوں' جینوں' عیسائیوں اور زرتشتوں کواپنے اپنے نہ جب کے مطابق عمل کرنے کی اجازت تھی۔

#### **€145**}

سی مسلمان اور اسمعیلی بلار کاوٹ عبادات کیا کرتے تھے۔ چودھویں اور پندر ہویں صدی کے دوران ہندوؤں کی تمام ذاتوں اور کھے مسلمانوں نے مل کر وحدانیت کی ایک روحانی مراقباتی صورت کو اپنایا جس سے زہبی رواداری کو فروغ ملا۔ گرونا تک (وفات 1539ء) نے سکھ مذہب کی بنیاد رکھی۔ بیبھی انہی حلقوں سے ابھرا تھا جو ہندومت اور اسلام کی ہم آ ہنگی پر زور دیتے تھے۔ تاہم جارحانہ تصادم کا امکان ہر وقت موجود رہتا تھا۔ مندوستان میں آ فاقیت مضبوطی سے قائم تھی اور ایک عدم برداشت والا حکومتی نظام ہندوستانی ثقافت کی روح کے خلاف ہوتا۔مسلمان حکمرانوں کوطویل عرصے سے اس حقیقت کا ادراک تھا اسی لیے انہوں نے این فوج اور انظامیہ میں ہندوؤں کو ملازمتیں دی تھیں۔ اکبر نے اس روایت کو مزید مشحکم کیا۔ اس نے ذمیول پرشریعت کا تجویز کردہ نیکس جزییہ وصول کرنا بند کروا دیا۔ وہ سبزی خور بن گیا تا کہ ہندوؤں کے جذبات کو تھیس نہ لگے اور شکار (جو ایک ایسا کھیل تھا جس سے وہ بے حدلطف اندوز ہوتا تھا) ترک کردیا۔ اکبرتمام مذاہب کا احترام کرتا تھا۔ اُس نے ہندوؤں کے لیے مندر تقمیر کروائے اور 1575ء میں اُس نے ایک "پرستش گاہ" (House of Worship) تعمیر کروائی جہال تمام مذہبوں کے علماء (سکالرز) تبادله کنیالات کے لیے اکٹھے ہوسکتے تھے۔اس نے ایک اپناصوفیانہ سلسلہ بھی قائم کیا تھا جوکہ''تو حید الہی''پر مبنی تھا۔ اس کی بنیاد اس قرآنی عقیدے پرتھی کہ خدائے واحدایے آپ کو کسی بھی مذہب میں منکشف کرسکتا ہے۔

اگرچدا کبرکا بدروید حقیقا قرآن کی روح کے مطابق تھا گر کچھ شریعتی حلقوں میں پروان چڑھ جانے والی کر تفرقہ پندی کے خلاف تھا نیز حالیہ ٹی شیعہ تنازع کی وجہ ہے بھی اس زمانے ہیں تعصب کا دور دورہ تھا لیکن ہندوستان میں کوئی اور پالیسی سامی حوالے سے تاہ کن ثابت ہوتی۔ اکبر نے اپنے عہدافتدار کے آغاز میں تو علماء کو اہمیت دی تھی تاہم اُسے شریعت سے بھی زیادہ دلچپی نہیں رہی تھی۔ اس کا ذاتی جھکاؤ تصوف اور فلفے کی طرف تھا اور دنوں ہی ایک آفاقی وژن کی طرف مائل تھے۔ اکبراس مثالی معاشرے کو قائم کرنا چاہتا تھا جس کے بارے میں فیلسوف لکھ چکے تھے۔ اس کے سوائح نگار ابوالفضل علای جس کے بارے میں فیلسوف لکھ چکے تھے۔ اس کے سوائح نگار ابوالفضل علای کہ وہ ایک ایسا کائل انسان (Perfect Man) ہے جس کے بارے میں صوفیا کا خیال تھا کہ وہ ایک ایسا انسان ہرنسل میں اُمت کی الوہی رہنمائی کرنے کے لیے موجود ہوتا ہے۔ علامی کہتا کہ ایسا انسان ہرنسل میں اُمت کی الوہی رہنمائی کرنے کے لیے موجود ہوتا ہے۔ علامی کہتا

## 

ہے کہ اکبرایک تہذیب کوتشکیل دے رہا تھا جولوگوں میں الیی فیاضانہ روح پیدا کردیت کہ لڑائی جھگڑا ناممکن ہوجاتا۔ یہ ایک الی حکمت عملی تھی جوصوفیا کے''صلح کل'' کے آ درش کی ترجمانی کرتی تھی' جو کہ''محبت کِل'' کی شروعات ہوتی ہے جس کے تحت کل نوعِ انسان کی مادّی اور روحانی بھلائی عمل میں آتی ہے۔اس نقطہ کنظر سے تعصب ناروا تھا۔ا کبرجیسا مثالی فیلسوف بادشاہ تنگ نظر تھا۔

تاہم کچھ مسلمان اکبر کی فرہبی تکثیریت پر مشتعل تھے۔ احمد سرہندی (وفات 1625ء) نے 'جوصوئی بھی تھے 'محسوں کیا کہ بیتکثیریت (جے انہوں نے ابن العربی سے موسوم کیا تھا) خطرناک ہے۔ احمد سرہندی کا دعویٰ تھا کہ اکبر کی بجائے وہ خود اس دور کے کامل انسان ہیں۔ خدا کی قربت صرف اُسی وفت حاصل کی جاستی ہے جب مسلمان شریعت کے قوانین کی پابندی کریں جو کہ اس وقت تک ظاہری طور پر زیادہ تفرقہ پیندانہ ہو چکی تھی ۔ تاہم سترہویں صدی کے ابتدائی جھے ہیں ہندوستان کے تھوڑے ہی مسلمانوں نے احمد سرہندی کے نظریات کو تسلیم کیا۔ اکبر کے بوتے شاہ جہاں نے جو 1627ء سے 1658ء تک ہادشاہ رہا' اکبر کی پالیسیوں کے بنیادی اجزاء کو برقرار رکھا۔ اس کا تغیر کروایا ہوا تاج محل اس کے دادا کی مسلم اور ہندو طرز تغیر کے امتزاج کی روایت کا تسلسل ہے۔ اس نے ہندو شاعروں کی سربری کی اور مسلم اور ہندو طرز تغیر کے امتزاج کی روایت کا تسلسل ہے۔ اس نے ہندو شاعروں کی سربری کی اور مسلم اور اکبر کے برخلاف اس کا عقیدہ شریعت پر زیادہ استوار تھا۔

وہ ایک عبوری شخصیت ثابت ہوا۔ اُس صدی کے اختتام تک بید واضح ہوگیا تھا کہ مغل سلطنت کا زوال شروع ہو چکا ہے۔ فوج اور دربار کے مصارف بہت زیادہ ہوگئے بادشاہ اب بھی ثقافتی سرگرمیوں پر سرمایہ لٹا رہے تھے۔ مگر انہوں نے زراعت کو نظرانداز کررکھا تھا جس پر ان کی دولت کا انحصار تھا۔ معاشی بحران اورنگ زیب (1707ء۔ 1658ء) کے عہد میں نمایاں ہوگیا' جس کو یقین تھا کہ اس بحران کا حل مسلمان معاشرے کے بہت زیادہ نظم و ضبط میں مضمر ہے۔ اس کے عدم تحفظ کا اظہار دوسرے عقیدوں کے ماننے والوں کے ساتھ ساتھ مسلمان' بدعتیوں' سے ہلاکت اگیز نفرت سے ہوا۔ اس کی فرقہ وارانہ پالیسیول کی ماتھ حمایت' احمد سرمندی' جیسے پرانی سی شیعوں کے اجتماعات پر پابندی لگا دی گئی۔ شراب قانونا ممنوع قرار دے دی گئی۔ شراب قانونا ممنوع قرار دے دی گئی۔ جس کی وجہ سے ہندوؤں سے میل جول مشکل ہوگیا۔ اور ہندوؤں

**€147** 

کے میلوں میں بادشاہ کی شرکت میں بے حد کی آگئ۔ جزید دوبارہ نافذ کردیا گیا اور ہندو تاجروں پر عائد نیکس دگنے کردیئے گئے۔

اس کے روعمل سے ظاہر ہوا کہ سابقہ رواداری کتی دانش مندانہ تھی۔ ہندو اور سکھوں نے پنجاب میں اپنی ریاست کے لیے بغاوت کردی۔ جب اور نگزیب فوت ہوا تو سلطنت انتثار کی زد میں تھی اور پھر بھی پوری طرح سنجل نہیں سکی۔ اس کے جانشینوں نے فرقہ پیندانہ پالیسیاں ترک کردیں۔ گر جونقصان ہونا تھا وہ تو ہو چکا تھا۔ یہاں تک کہ مسلمان بھی مطمئن نہیں تھے۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ شریعت کے لیے اور نگزیب کا جوش و جذبہ مسلمہ طور پر اسلامی نہیں تھا۔ اسلام تو ذمیوں سمیت سب کے ساتھ عادلانہ برتاؤ کی ہدایت کرتا ہے۔ سلطنت ٹوٹنا شروع ہوگی اور مقامی مسلمان حکمران اپنے اپنے علاقوں کو خودمخار قرار دینے سلطنت ٹوٹنا شروع ہوگی اور مقامی مسلمان حکمران اپنے اپنے علاقوں کو خودمخار قرار دینے سلطنے۔

تاہم 1739ء تک مغلول نے اپنا اقتدار برقرار رکھا جبکہ اٹھارہویں صدی کے دوران دربار میں ہندوؤں اور مسلمانوں کے مابین تعلقات کی تجدید ہوگئ۔انہوں نے ایک دوسری کی زبانیس بولنا سیسا اور بور بی کتابوں کا مطالعه اور ترجمه ایک ساتھ کرنے گئے۔ تاہم پہاڑی علاقوں کے ہندو اور سکھ سرداروں نے حکومت سے لڑنا جاری رکھا اور شال مغرب میں افغان قبائل نے جو کہ ایران میں صفوی سلطنت کو گرا چکے تھے ہندوستان میں ایک نئ مسلمان سلطنت قائم کرنے کی ناکام کوشش کی۔ ہندوستانی مسلمانوں نے اپنی حالت کے بارے میں بے آرامی محسوس کرنا شروع کی اور ان کے مسائل جدید عہد تک جاری رہنے والی بہت ی دشوار بوں اورمباحثوں کا بیش خیمہ ثابت ہوئے۔اب انہوں نے محسوس کیا کہ وہ تو ایک ایسے علاقے میں گھرے ہوئے ہیں جوعثانی سلطنت کے اناطولیہ کی طرح محیط والا علاقہ نہیں ہے بلکہ مہذب دنیا کی ایک مرکزی ثقافت ہے۔ وہ نہ صرف ہندوؤں اور سکھوں سے حالت وجنگ میں تھے بلکہ برطانوی بھی برصغیر میں تجارتی حوالے سے مضبوط حیثیت حاصل کرتے جارہے تھے جو کہ رفتہ رفتہ سیاسی ہوتی جارہی تھی۔ پہلی مرتبہ مسلمانوں کو کا فروں کی محکومی کے امکان کا سامنا تھا اور مذہبِ اسلام میں امت کی اہمیت کے پیش نظریہ بہت زیادہ پریشان کن تھا۔ یہ فقط سیاس معاملہ ہی نہیں تھا بلکہ اس نے ان کی ہتی کے عمیق ترین گوشوں کو چھولیا تھا۔ ہندوستان میں ایک نیا عدم تحفظ مسلم زندگی کی خصوصیت بن گیا۔ کیا مسلمان بھی ہندوؤں کی ایک ذات بن کررہ جائیں گے؟ کیامسلمان اپنا ثقافتی اور مذہبی تشخص گنوا دیں گے اور ان کی

#### **∮148**∳

جگہ غیر مکلی روایات لے لیں گی جو کہ مشرقِ وسطنی کی ان روایات سے مختلف تھیں جن میں اسلام پیدا ہوا تھا؟ کیا وہ اپنی جڑوں سے ربط کھو چکے ہیں؟

صوفی مفکر شاہ ولی اللہ (62-1703ء) کو یقین تھا کہ ان سوالوں کا جواب سر ہندی
کے مؤقف میں نہاں ہے۔ ان کے خیالات ہندوستان کے مسلمانوں پر بیسویں صدی تک اثرانداز رہے۔ انہوں نے ایک نئ جنگجویانہ بصیرت کا اظہار کیا اور چونکہ دنیا کے دوسرے حصوں میں مسلمان اقتدار کو جاتا ہوا محسوس کررہے تھے اور اسلام کی بقا کے حوالے سے ای طرح کے خوف سے گزررہے تھے اس لیے دوسر فلفی اور مصلحین بھی ایسے بی نتائج تک طرح کے خوف سے گزررہے تھے اس لیے دوسر فلفی اور مصلحین بھی ایسے بی نتائج تک ہوجانا چاہیے فرقہ وارانہ اختلا فات کو وفن کردینا چاہیے اور ایپ دشمنوں کا مل کر مقابلہ کرنا چاہیے۔ برصغیر کی خصوصی صورتحال سے نبرد آزما ہونے کے شریعت کو لازم اختیار کرنا چاہیے اور اس کے ذریعے ہندویت ہونے کے شریعت کو لازم اختیار کرنا چاہیے اور اس کے ذریعے ہندویت اعتبار سے بالا دست رہیں۔ شاہ ولی اللہ اس قدر فکر مند تھے کہ انہوں نے مسلم قوت واقتدار کے احیاء کے لیے افغانوں کی تباہ کن کاوشوں میں بھی معاونت کی۔ یوں اسلامی سوچ میں کے احیاء کے لیے افغانوں کی تباہ کن کاوشوں میں بھی معاونت کی۔ یوں اسلامی سوچ میں ایک مزاحمانہ انداز داخل ہوگیا جس نے جدید عہد تک اسلام کی خصوصیت بن کر جاری رہنا تھا۔



**€149**}

# عثانى سلطنت

جب 1453ء میں عثانیوں نے قسطنطنیہ (جسے اب استنبول کہتے ہیں) کو فتح کیا تو وہ اس حثیت میں سے کہ ایک سلطنت کو قائم کر سکیں۔ چونکہ انہوں نے اسے مرحلہ وار تشکیل دیا تھا اس لیے دوسری سلطنوں کے مقابلے میں وہ زیادہ مضبوطی سے استوار ہوئی اور سب سے زیادہ کامیاب اور مضبوط سلطنت بن گئی۔ ابتدائی عثانی سردار مخصوص قتم کے غازی حکمران سے مگر استنبول میں سلطانوں نے بازنطین کو مثال بنا کر ایک مطلق بادشاہت قائم کرلی اور در بارتشکیل دے لیا۔ تاہم ریاست کی بنیاد پرانا منگول نظریہ بی تھا جس کے مطابق مرکزی طاقت فوج ہوتی اور اس کی کمان سلطان کے ہاتھوں میں ہوتی تھی۔ مجمد فائح کی قوت کا دارومدار بالقان کی اشرافیہ پر تھا جس سے تعلق رکھنے والے بہت سے لوگوں نے اسلام قبول کرلیا تھا۔ اس کے علاوہ بنی چری پر مشمل تو پ خانہ اس کی قوت کا سر چشمہ تھا' جو کہ بارود کی ایجاد کے بعد زیادہ اہم ہوگیا تھا۔ بنی چری ایسے غلام سے جو مسلمان ہوگئے سے۔ ان کے کوئی کرانے مثالے کی اخلاقیات کو برقرار رکھا اور خود کو اسلام کی دشمنوں کے خلاف جہاد کے لیے وقف کردیا۔ مغرب میں ان کا سامنا عیسائیت سے اور مشرق میں شیعہ صفویوں سے تھا۔ عثانی وقف کو میا کیا۔

جہاد غیر معمولی حد تک کامیاب رہا۔ صفو یوں کے خلاف سلیم اول (1520ء-1467ء) کی مہم ، جس نے ایرانی پیش رفت کوروک دیا ، فاتحانہ جنگ میں تبدیل ہوگئ جس کے نتیج میں شام اور مصرعثانی حکمرانی میں آگئے۔علاوہ ازیں شالی افریقہ اور عرب بھی سلطنت میں شامل

#### **€150**∌

کر لیے گئے ۔مغرب میں عثانی افواج نے یورپ کو فتح کرنا جاری رکھا اور 1530ء کی دہائی میں ویانا کے دروازوں تک پہنچ گئیں۔اب سلطان ایک وسیع وعریض سلطنت پر زبردست انظامی المیت کے ساتھ حکومت کررہے تھے۔اس حوالے سے اُس زمانے میں کوئی ریاست ان کا مقابلہ نہیں کر عتی تھی۔ سلطان نے نہ تو اپنی رعایا پر یک رنگی مسلط کی اور نہ ہی اپنی سلطنت کے الگ الگ عناصر کو ایک ہی بردی جماعت میں ڈھلنے پر مجبور کیا۔ حکومت صرف لائحه عمل مہیا کردیتی جس کے تحت مختلف گروہ سے عیسائی میہودی عرب ترک بربر تاجز علاء ' صوفیا اور تجارتی تنظییں ۔ امن و امان کے ساتھ رہتے تھے ہر کوئی اپنا اپنا کردار ادا کرتا اور اینے عقائد اور رسوم و روایات برعمل کرتا تھا۔اس طرح وہ سلطنت مختلف برادر یوں کا ایک مجوعه بن گئی تھی جس کا ہر فرد وفاداری کا اعلان کرتا تھا۔سلطنت کو دوصوبوں میں تقسیم کردیا گیا تھا جن پر یاشا (گورنر) حکومت کرتے تھے جو براہ راست سلطان کو جواب دہ ہوتے تھے۔ سلیمان القانونی (66-1520ء) جے مغرب میں سلیمان عالی شان کے نام سے جانا جاتا ہے کی حکمرانی میں سلطنت اپنے عروج کو پہنچ گئی۔اس کے دور حکومت میں سلطنت ا پنی وسعت کی حدول کو پہنچ گئی اور استنبول میں ایک ثقافتی نشاۃ ثانیہ رونما ہوئی جس کی بنیا دی خصوصیت غیر معمولی فن تعمیر تھا' جس کا اہم نمائندہ درباری ماہر تعمیرات سنان پاشا (وفات 1578ء ) تھا۔ عثانی مساجد' جو پوری سلطنت میں تغمیر کی گئی تھیں' ایک منفرد اسلوب کی عکا تی کرتی تھیں: وہ متجدیں کشادہ' روش' جھوٹے گنبدوں اور بلند میناروں والی ہوتی تھیں۔ سلطان مصوری ٔ تاریخ اور طب کی بھی سر پرستی کرتا تھا۔

دوسری دونوں سلطنوں کی طرح عثانیوں نے بھی اپنی سلطنت کو اسلامی بنیا دفراہم
کی ۔ سلیمان کے عہد میں شریعت کو کسی بھی گزشتہ مسلم ریاست سے زیادہ اعلیٰ مقام حاصل
ہوا۔ اسے سلطنت کے تمام مسلمانوں کے لیے سرکاری قانون بنا دیا گیا اور عثانیوں نے پہلی مرتبہ شرعی عدالتیں قائم کیس۔ قاضیٰ مفتی اور مدرسوں کے اساتذہ سلطان اور اس کی رعایا میں ایک اخلاقی اور مذہبی تعلق پیدا کرتے تھے۔ یہ چیز عرب صوبوں میں زیادہ کارآ مد ثابت ہوئی

#### **∳151**}

جہاں علماءلوگوں کوترک حکومت کوتشلیم کرنے پر آمادہ کرتے تھے۔علماء نہ صرف مقدس قانون کے بل بوتے پر حکومت کو جواز عطا کرتے تھے بلکہ چونکہ وہ کسی خاص صوبے کے مقامی لوگ ہی ہوتے تھے اس لیے مقامی آبادی اور ترک گورز کے درمیان اہم را بطے کا کام انجام دیتے تھ

اہم بات یہ بھی کہ عثانی رعایا ایک شرگی ریاست سے تعلق رکھنے پر فخر کرتی تھی۔ قرآن کی تعلیمات تھیں کہ امت قرآن کے قوانین کے مطابق چلے تو خوشحال ہوگی کیونکہ وہ ہستی کے بنیادی اصولوں سے ہم آ ہنگ ہوگی۔اولین عثانیوں کی غیر معمولی کا میا ہیوں کوان کی خدا کے قانون سے وابستگی کا انعام تصور کیا گیا۔علماء یہ بھی محسول کر سکتے تھے کہ ریاست ان کی ہوا ور یہ کہ عثانیوں نے سرکاری پالیسی اور مسلم خمیر میں ایک شاذ اتحاد قائم کر دیا ہے۔ تا ہم ثمر آور ہونے کے باوجود اس اشتر اک کا ایک منفی پہلو بھی تھا اور وہ یہ کہ علماء کو طاقتور بنا دینے کہ اوجود آخر کار انہیں اعتاد سے محروم گردانا جاتا تھا۔ شریعت ایک احتجاجی تحریک کی حیثیت سے شروع ہوئی تھی اور اس کی زیادہ تر حرکیت (Dynamism) اس کے اختلافی روپ سے اخذ شدہ تھی۔عثانی افتدار کے تحت یہ حرکیت ناگز برطو پر کھو گئی اور علماء ریاست پر انھمار کرنے گئے۔سلطان اور اس کے پاشا انہیں حکومتی اہلکار کی حیثیت میں ان سے مراعات چھین لینے کا فراوا دے کر کنٹرول کر سکتے تھے ۔اور انہوں نے ایسا کیا بھی۔انہوں نے واضح کیا کہ قاضی شریعت کے سر پرست سلطان سے اپنی اتھار ٹی حاصل کرتے ہیں لہذا وہ اس کی ہدایات کے فراوا دے کر کنٹرول کرنے کے پابند ہیں۔ اس طرح شریعت مطلق بادشاہت کے نظام کو تقویت دینے گئی (جو کہ اب پہلے سے کہیں زیادہ طاقتور ہوگیا تھا) حالانکہ وہ تو حقیقت میں اس کی مخالفت کے لیے وضع کی گئی تھی۔

ایران کے شیعہ علاء ریاست سے آزاد سے اور انہیں عوام کی تائید و جمایت حاصل سے سے ایران کے شیعہ علاء ریاست سے آزاد سے اور انہوں نے جابر شاہوں کے خلاف عوام کو مؤثر قیادت فراہم کی۔ کافی تعداد میں علاء نے جدید دور کے جمہوری اور آزادانہ (لبرل) تصورات کو قبول کیا۔ لیکن عثانی سلطنت میں علاء کر ور ہو گئے سے اور اپنی سیاسی اہمیت گنوا چکے تھے۔ وہ روایت پہند بن گئے تھے اور ہر تبدیلی کی مخالفت کرتے تھے۔ سیاسی اہمیت سلمان کے عہد حکومت کے بعد مدرسوں کا نصاب مزید محدود ہوگیا اور فقہ کو زبردست اہمیت سلمان کے عہد کو فارج کردیا گیا۔عثانی سلطنت 'جوایک بوی' فازی' ریاست تھی' فرقہ دیتے ہوئے فلسفے کو فارج کردیا گیا۔عثانی سلطنت 'جوایک بوی' فازی' ریاست تھی' فرقہ

#### **€**152}

پندانہ سلطنت تھی۔ مسلمان اپنے آپ کو کافروں کے مقابلے میں روایت پہندی کے علمبردار محسوس کرتے تھے۔ علاء اور حی کہ صوفیا بھی ای نظریے کو مانتے تھے اور جب بہلی مرتبہ سلطنت کی کمزوری کی علامات ظاہر ہوئیں تو بیر بھان زیادہ نمایاں ہوگیا۔ جہاں دربار میں اب بھی یورپ سے آنے والے نئے تصورات کو خوش آمدید کہا جاتا تھا وہاں مدرسے یور پی کافروں سے اخذ کردہ تجربیت کی مخالفت کے گڑھ بن گئے۔ مثال کے طور پر علاء نے اسلامی کافروں کے لیے پرلیں استعال کرنے کی مخالفت کی۔ وہ سلطنت میں بسنے والے عیمائیوں سے دور رہنے لگئ جن میں سے بہت سے لوگ نئے مغرب کو اشتیاق کے ساتھ دکھے رہے تھے۔ علاء کے عوام پر اثرات نے عثانی معاشرے کے اہم پہلوؤں کو خصوص رنگ دے دیا تھا اور انہیں ایک ایے زمانے میں تبدیلی کا مخالف بنا دیا تھا جب تبدیلی ناگز برتھی۔ جب مغربی جدیدیت اسلامی دنیا میں وارد ہوئی تو علاء برانی اقدار سے چئے ہونے کی وجہ سے لوگوں کی جدیدیت اسلامی دنیا میں وارد ہوئی تو علاء برانی اقدار سے چئے ہونے کی وجہ سے لوگوں کی کوئی مدہبیں کر سکے اور انہیں رہنمائی کے لیے سی اور طرف دیکھنا پڑا۔

عثانی سلطنت بھی ایک زرق معاشرے کی حامل تھی جوسلطنت کی توسیع کا ساتھ نہیں دے سکا عسکری نظم کمزور ہوگیا اور سلطانوں نے محسوں کیا کدوہ زیادہ عرصہ مطلق اقتدار سے لطف اندوز نہیں ہوسکتے ۔ معاثی عدم استحکام نے بدعنوانی اور ٹیکس چوری کو فروغ دیا۔ محسولات میں کی ہور ہی تھا۔ زیادہ موثر پور پی مقابلے کی وجہ سے تجارت میں زوال آگیا تھا اور مقامی گورز سرشی افتتیار کرر ہے تھے۔ اس کے باوجود سلطنت منہدم نہیں ہوئی۔ پوری ستر ہویں صدی کے دوران ایک جاندار ثقافی زندگی برقر ار رہی۔ تاہم اٹھارہویں صدی تک زوال واضح ہوگیا تھا'خاص طور پر دوردراز کے نگر گور ار بی ۔ وہاں کے مقامی مصلحین نے نہی اصلاح کے ذریعے نظام کو بحال کرنے کی کوششیں کیں۔

جزیرہ نمائے عرب میں محمد بن عبدالوہاب (92-1703ء) نے استبول سے الگ ہوکر وسطی عرب اور خلیج فارس میں ایک ریاست قائم کر لی۔ وہ ابن تیمیہ کی روایت سے تعلق رکھنے والے مصلح تھے۔ ان کا ایمان تھا کہ موجودہ بحران کا مقابلہ قرآن اور سنت کی طرف بنیاد پرستانہ واپسی سے کیا جا سکتا ہے نیز بعد میں ہونے والے اضافوں کے سکری استر داد کے ذریعے اس بحران سے نمٹا جا سکتا ہے۔ ان اضافوں میں شامل تھے وسطی عہد کے فقہ تصوف اور فلے جنہیں بیشتر مسلمان روایت ہی تصور کرتے تھے۔ چونکہ عثانی سلطان عبدالوہاب کے اور فلے جنہیں بیشتر مسلمان روایت ہی تصور کرتے تھے۔ چونکہ عثانی سلطان عبدالوہاب

**€153**}

سے اسلام کے تصور پر پورانہیں اترتے تھے لہذا انہوں نے ان کومر تد قرار دے دیا اور موت کا سزاوار تھہرایا۔ اس کے علاوہ انہوں نے ساتویں صدی کی اولین امت کے اپنے تصور کی بنیاد پر خالص عقیدہ وضع کرنے کی کوشش کی۔ ان کی جارحانہ تیکنکوں کو بیسویں صدی میں کچھ بنیاد پرستوں نے استعال کرنا تھا، جو کہ زبر دست تبدیلی اور بدائمنی کا زمانہ تھا۔ وہابیت پر آج بھی سعودی عرب میں عمل کیا جاتا ہے نیہ اسلام کی ایک ایک شکل ہے جو قرآن اور اولین اسلامی دوایت کی لفظی تعبیر پر استوار ہے۔

مراکش میں احمد بن ادریس (1836ء۔ 1760ء) نے مسئلے کا مختلف حل نکالا۔ان کا کہنا تھا کہ لوگوں کو تعلیم دی جائے اور انہیں زیادہ اچھا مسلمان بنایا جائے۔انہوں نے شالی افریقد اور یمن میں سفر کرتے ہوئے عام لوگوں کو انہی کی بولی میں صلوق جیسی بنیادی عبادات کی درست ادائیگی کی تعلیم دی۔ان کے خیال میں علاء اپنا فرض ادا کرنے میں ناکام ہوگئے تے انہوں نے خود کو مدرسول میں عوام سے دور کرلیا تھا صرف فقہ کی باریکیول میں دلچیسی لیت تھے اور لوگوں کو بے یارومد دگار چھوڑ دیا تھا۔ دوسرے نے صوفیا (Neo-Sufis) نے 'جیسا کہ ان مصلحین کو کہا جاتا ہے ۔الجیریا اور مدینہ میں یہی مشن پورے کیے۔محمد بن علی السوسی (وفات 1832ء) نے سنوسیة تحریک کی بنیاد رکھی جو اب بھی لیبیا میں اسلام کی غالب شکل ہے۔ نے صوفیوں کو نہ تو نے مغرب میں دلچپی تھی نہاس کاعلم تاہم انہوں نے اپنی صوفیا نہ روایات کے ذریعے و سے بی نظریات تشکیل دیئے جیسے بورپ میں روثن خیالی کے دور میں وضع ہوئے تھے۔انہوں نے زور دے کر کہا کہلوگوں کواپنی بصیرتوں پر ہی اعتبار کرنا جاہیے اورعلاء پر انحصار نہیں کرنا جا ہے۔ ابن ادریس تو اس حد تک چلے گئے کہ اُنہوں نے رسول کر یم میلانه کے علاوہ کسی بھی مسلمان مفکر کوسند تسلیم کرنے سے انکار کر دیا۔ انہوں نے مسلمانوں کو باہی اختلافات ترک کرنے کی تاکید کی اور ماضی کی روایات سے چمٹے رہنے کی بجائے نئے خیالات کو قبول کرنے کی ہدایت کی۔ان کے تصوف کی بنیادرسول کر یم اللہ کی شخصیت ہے اور انہوں نے ایک قتم کی انسان دوتی کا ثبوت دیتے ہوئے لوگوں کو درس دیا کہ وہ دور دراز کے خدا کی آرز وکرنے کی بجائے خود کوایک مثالی انسان کے سانچے میں ڈھالیں۔

چنانچہ کوئی معقول وجہ نہیں تھی کہ مسلمان نئے یورپ کے نظام حکومت و معاشرت کو مستر د کرتے ۔صدیوں کے عرصے میں انہوں نے ایسے خیر کے کام کیے تھے جو جدید مغرب کے لیے بھی اہم تھے ۔ لینی معاشرتی انصاف کی گن ایک مساویانہ نظام اظہار کی آزادی اور

#### **€154**

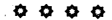
توحید کے مثالئے کے باوجود ایک حقیقی (یا شیعیت کی صورت میں) نہ ہب اور سیاست کی اصولی علیحدگ۔ تاہم اٹھارہویں صدی کے اختیام تک انتہائی چوکس مسلمان بیتلیم کرنے پر مجبور ہوگئے تھے کہ یورپ ان پر غالب آچکا ہے۔ عثانیوں نے اوائل میں یورپی طاقتوں کو زبردست شکستوں سے دوجارکیا تھا مگر اٹھارہویں صدی تک وہ نہ تو ان کا سامنا کرنے کے اہل رہے تھے اور نہ ہی ان سے برابری کی حیثیت میں معاملہ کرنے کے قابل تھے۔ سولہویں صدی میں سلیمان نے یورپی تاجروں کوسفارتی تحفظ فراہم کیا۔

ان معاہدوں کو ' خصوصی مراعات' کہا جاتا ہے اس کے تحت ان پور پی تا جروں کو ' جوعثانیوں کے علاقے میں رہتے تھے ملک کے قانون کی پابندی سے مشتنیٰ قرار دے دیا گیا تھا۔ ان کے جرائم پر انہی کے قوانین کے تحت انہی کی عدالتوں میں مقدمات چلائے جاتے تھے جن میں بور بی وکلاء ہی پیش ہوا کرتے تھے۔سلیمان نے بور پی اقوام کے ساتھ برابری کی سطح پر یہ معاہدات کیے تھے۔ تاہم اٹھارہویں صدی تک بیہ بات واضح ہوگئ تھی کہ وہ مراعات عثانی سلطنت کو کمزور کررہی ہیں۔ یہ امر اس وقت خصوصی طور پر واضح ہوگیا جب 1740ء میں عیسائیوں کوسلطنت میں یور فی نقل مکانی کرنے والوں کی طرح " تحفظ" فراہم کیا گیا جو حکومت کے کنٹرول میں مزید نہیں رہے۔ اٹھار ہویں صدی کے اواخر تک عثانی سلطنت کی حالت دگرگوں ہوگئ ۔ تجارت میں مزید زوال آگیا 'عرب صوبوں کے بدو قبائل قابو سے باہر ہو گئے اور مقامی پاشا' جو استنول کے مزید تالع فرمان نہیں رہے تھے' بدعنوان ہو گئے اور رعایا کا انتحصال کرنے گئے۔ اُدھر مغرب کیے بعد دیگر نے فقوحات حاصل کرتا جارہا تھا۔اس کے باوجودعثانیوں کو غیرضروری فکر لاحق نہیں ہوئی تھی۔سلطان سلیم سوم نے بورپ کی کتاب ہے ایک ورق مستعار لینے کی کوشش کی اس نے بی فرض کرلیا تھا کہ مغربی خطوط برعسکری اصلاحات طاقت کے توازن کو بحال کردیں گی۔ 1789ء میں اس نے عسکری سکول کھولے اوران میں فرانسیسی اتالیق مقرر کیے۔ان سکولوں میں طلبہ کو جدید عسکری فنون کے ساتھ ساتھ یور پی زبانیں اور نئے مغربی علوم پڑھائے جاتے تھے۔لیکن مغربی خطرے کو رو کئے کے لیے یہ اقدامات اطمینان بخش نہیں تھے۔مسلمانوں نے ہنوز اس حقیقت کا ادراک نہیں کیا تھا کہ یورپ ایک بالکل مختلف قتم کا معاشرہ تشکیل کر چکا ہے۔ وہ اسلامی سلطنوں سے بہت آ گے نکل چکا تھا اور جلد ہی عالمی طاقت بن جانے والا تھا۔

اٹھارہویں صدی کے اواخر تک نتیوں عظیم سلطنتیں زوال پذیر ہو چکی تھیں ۔ یہ

#### **€155**

اسلام کی جو ہری نااہلی یا بقتمی نہیں تھی جیسا کہ یور پی اکثر تکبر کے ساتھ سوچتے ہیں۔ ہر ذری معاشرے کا دورِ حیات محدود ہی ہوا کرتا ہے اور یہ سلمان ریاسیں' جو کہ ذری معاشرے کا ہزی مثالی نمونہ تھیں' اپنے فطری اور ناگزیر انجام سے دوجار تھیں۔ جدید دور سے پہلے خود مغربی اور عیسائی طاقتیں بھی اسی طرح کے زوال سے گزر پھی تھیں۔ اس سے پہلے بھی مسلمان میں زوال کا شکار ہو پھی تھیں اور ہر مرتبہ مسلمان قفنس کی طرح خاک سے اٹھ کر آسان سے پہنچ گئے تھے اور عظیم ترین کارنا ہے سرانجام دیتے رہے تھے۔ تاہم اس مرتبہ معاملہ مختلف تھا۔ اٹھار ہویں صدی میں مسلمانوں کے زوال کے ساتھ ہی مغرب میں ایک بالکل مختلف انداز کی تہذیب ابھررہی تھی اور اس مرتبہ اسلامی دنیا کواس چینے کا سامنا کرنا دشوار ہور ہا تھا۔ انداز کی تہذیب ابھررہی تھی اور اس مرتبہ اسلامی دنیا کواس چینے کا سامنا کرنا دشوار ہور ہا تھا۔



حصہ پنجم



# مغرب کی آ مد (2000ء۔1750ء)

تاریخ میں مغرب کے عروج کی کوئی مثال نہیں ملتی۔ الیس کے شال میں واقع ملکوں کو صدیوں تک بسماندہ خطہ تصور کیا جاتا رہا تھا'جس نے خود کو جنوب کی بونانی رومی ثقافت سے مسلک کررکھا تھا اور بتدریج عیسائیت کا اپنا منفرد روپ اور زرعی ثقافت کی این صورت وضع کر لی تھی۔مغرب بازنطین کی عیسائی سلطنت کی پیروی کرر ہا تھا جہال یورپ کی طرح رومی سلطنت منهدم نهیں ہوئی تھی۔ بارہویں اور تیرہویں صدی تک بیمغربی بورپی ملک دوسری مرکزی ثقافتوں کے خوشہ چیں رہے اور سولہویں صدی تک عظیم قلب ماہیت کاعمل شروع ہو گیا جس نے مغرب کو باقی دنیا پر غالب آنے کے قابل بنادیا۔ کسی کچپڑی ہوئی قوم کا یوں عروج یالینا ایک منفرد واقعہ تھا۔ یہ عمل ساتویں اور آٹھویں صدی میں عرب مسلمانوں کے ایک بڑی عالمی طاقت کے طور پر ظہور پذیر ہونے کے مماثل تھا۔ تاہم مسلمانوں نے عالمی اجارہ داری حاصل نہیں کی تھی اور نہ ہی نی قتم کی تہذیب تشکیل دی تھی۔ جبکہ یورب نے سولہویں صدی میں اس عمل کا آغاز کردیا تھا۔ جب عثانیوں نے بورپ سے اللہ نے والے خطرے سے نمٹنے کی امید میں اپنی فوج کی مغربی خطوط پر تنظیم نو کرنے کی کوشش کی تھی تو وہ نا کام ہو گئے تھے کیونکہ وہ بہت سطی کوشش تھی۔ ایک روایتی زری معاشرے کے لیے بورپ کو اس کے میدان میں کچھاڑنے کے واسطے ضروری تھا کہ وہ اوپر سے نیچے تک خود میں تبدیلی لائے اور اینے معاشرتی معاثی تعلیمی ندہی روحانی سامی اور دانش ورانہ ڈھانچوں (Structures) کودوبارہ تخلیق کرے۔ جبکہ انہیں بیسب کچھ بہت جلدی کرنا تھا اور یہی ناممکن تھا کیونکہ بورپ کو پیکامیا بی حاصل کرنے میں تین سوسال کا عرصہ لگا تھا۔ یورپ اوراس کی امریکی نوآ بادیوں کا معاشرہ بالکل مختلف معاثی بنیادوں پراستوار

#### €160}

تھا۔ اضافی زرعی پیداوار پر انحصار کرنے کی بجائے اس کی بنیاد میکنالوجی اور سرمایہ کاری تھی جس نے مغرب کواینے وساکل میں لامحدود اضافے کے قابل بنا دیا اس طرح مغربی معاشرہ زری کلچرکی محدودیتوں کا مزید شکارنہیں رہا۔ یہ ایک عظیم انقلاب تھا جو بیک وقت سیاس ٔ ساجی اور دانش ورانہ محاذوں پر بریا ہوا تھا۔اس کے بارے میں کوئی پیشگی منصوبہ نہیں بنایا گیا تھا بلكه بيتواك ايسے پيچيده عمل كا بتيجه تفاجوجمهورئ سيكور ساجى دھانچوں كى تخليق كا پيش خيمه بنا تھا۔سولہویں صدی تک یورپوں نے ایک ایسا سائنسی انقلاب بریا کردیا تھا جس نے انہیں ماحول يروه گرفت عطاكي جو پهلې تهي كسي كو حاصل نهين هو كي تقي \_ طب جهازراني وراعت اور صنعت کے میدانوں میں نی نی دریافتیں ہو چکی تھیں۔ یہ دریافتیں حتی نہیں تھیں بلکہ انہوں نے مزید دریافتوں کی راہیں کشادہ کیں۔ 1600ء تک ایجادات استے بڑے پیانے پر ہورہی تھیں کہ ترقی کاعمل آ گے ہی آ گے بردھتا دکھائی دے رہا تھا۔ ایک میدان میں ہونے والی دریافت دوسرے میدان میں ایجادات کا پیش خیمہ ثابت ہوتی۔ دنیا کونا قابل تغیر قوانین کے ذریعے چلنے والی تصور کرنے کی بجائے یور پول نے محسوس کیا کہ وہ فطرت کو تبدیل کرسکتے ہیں۔ جہاں زرعی ثقافت کا تخلیق کردہ روایت پسند معاشرہ اس طرح کی تبدیلی کامتحمل نہیں تھا وہاں بورب اور امریکہ کے لوگ زیادہ براعماد ہوتے جارہے تھے۔ وہ مسلسل ترقی اور تجارت میں متواتر بہتری کی پختہ تو تع کے ساتھ سرمائے کو کاروبار میں لگانے پر آ مادہ تھے۔معاشرے میں ٹیکنالوجی کے اس فروغ کا نتیجہ انیسویں صدی کے شعتی انقلاب کی صورت میں ظاہر ہوا۔ مغرب کے لوگ اس قدرمطمئن اور احساس تحفظ کے حامل تھے کہ وہ زرعی معاشرے اور مذاہب کی طرح ہدایت کے لیے ماضی کی طرف نہیں دیکھتے تھے بلکہ مستقبل میں جھا تکنے کا حوصله رکھتے تتھے۔

معاشرے کی جدیدیت پذیری کا مطلب ساجی اور دانشورانہ تبدیلی ہوتا ہے۔
اہلیت سب سے زیادہ اہمیت رکھتی تھی ہر ایجاد یا نظام کے عملی طور پر مؤثر ہونے کو اہمیت دی جاتی تھی۔ مختلف سائنسی اور صنعتی پروجیکٹوں میں زیادہ سے زیادہ لوگوں کی نچلے در جوں میں کام کرنے کی ضرورت تھی ۔ مثلاً چھپائی کرنے والے (پرنٹرز) 'کلرک' کارخانوں میں کام کرنے والے ۔ اور نئے معیارات پر پورا اترنے کے لیے انہیں کی نہ کی قتم کی تعلیم حاصل کرنا ہوتی تھی۔ معیشت کو اس قدر استحکام دینے کے لیے کہ لوگوں کی زیادہ سے زیادہ تعداد خوجیال ہوضرورت اس امرکی تھی کہ وسیع پیانے پر پیدا ہونے والی اشیاء کے خریدار بھی

ہوں۔ چونکہ زیادہ محنت کش تعلیم یافتہ ہو گئے تھے اس لیے انہوں نے حکومت کے فیصلوں میں زیادہ شرکت کا مطالبہ کیا۔ اگر کوئی قوم اپنے تمام انسانی وسائل کو استعال کرنا چاہتی تو اس کے لیے ضروری تھا کہ اب تک محدود رکھے گئے یہودیوں جیسے گروہوں کو تقافت کے مرکزی دھارے میں شامل کرے۔ فیہی اختلافات اور روحانی آ درشوں کو تی میں رکاوٹ ڈالنے سے روکنا لازم تھا اور سائنس دانوں 'بادشاہوں اور حکومتی اہل کاروں کو فیہی چیثوائیت سے نجات پاناتھی۔ اس طرح جمہوریت' تکثیریت' رواداری' انسانی حقوق اور سیکولرازم کے آ درش سائنس دانوں کے خوبصورت خواب نہیں تھے بلکہ جدید ریاست کے تقاضوں سے پیدا موٹ تھے۔ یہ محسوں کیا گیا کہ ایک جدید قوم کو فعال اور پیداواری بغنے کے لیے سیکولر جمہوری بنیادوں پرمنظم ہونا ہوگا اور اس حقیقت کا بھی ادراک کیا گیا کہ اگر معاشرے اپنے تمام اداروں کو عقلی اور سائنسی اصولوں کے مطابق منظم کرلیں تو وہ نا قابل تنجیر ہوجا کیں گے اور روایت پندانہ ذری ریاستیں ان کا مقابلہ نہیں کرسیس گے۔

اسلامی دنیا کے لیے اس کے نتائج بہت برے تھے۔ جدید معاشرے اور صنعتی معیشت کی ترقی پذیر فطرت میں شامل تھا کہ وہ مسلسل توسیع پاتی رہے۔ نئی منڈیوں کی ضرورت تھی اور جب ملکی منڈیاں ناکافی ہونے لگیں تو انہیں دوسرے ملکوں میں منڈیاں تلاش کرنا پڑیں۔ چنانچہ مغربی ریاستوں نے جدید یورپ سے باہر واقع زرق ملکوں کو اپنے تجارتی جال (نیٹ ورک) میں لانے کے لیے انہیں مختلف طریقوں سے نوآبادیاں بنانا شروع کردیا۔ یہ بھی ایک پیچیدہ عمل تھا۔ نوآبادیاتی ملک برآ مدکرنے کے لیے خام مال مہیا کرتا جو یور پی صنعتوں میں کھپا دیا جاتا تھا۔ اس کے بدلے میں اُسے ستی تیار شدہ مغربی اشیاء حاصل ہوتین جس کا نتیجہ یہ نکلا کہ مقامی صنعت عموماً تباہ و برباد ہوگئ۔ نوآبادی کو یور پی خطوط پر تبدیل اور جدید ہونا پڑتا اور کم از کم کچھ''مقامیوں'' کو جدید تصورات اور اخلا قیات سے واقفیت حاصل کرنا پڑتی۔

نوآبادیاتی نظام کو زرگ نوآبادیوں نے تخریبی 'پریشان کن اور اجنبی پایا۔ چونکہ یورپ جس عمل سے تین صدیوں میں گزرا تھا اسے نہایت تیز رفآری سے حاصل کیا گیا اس لیے جدیدیت پذیری ناگزیر طور پر سطی ہوگئ تھی۔ جہاں یورپ میں جدیدتصورات کافی عرصے میں بتدرج معاشرے کے تمام طبقوں میں رائح ہوئے تھے وہاں نوآبادیوں میں بالائی

**€162**}

طبقات \_ خاص طور پر فوج ہے تعلق رکھنے والے لوگوں کی قلیل تعداد مغربی تعلیم حاصل کرسکی اور جدیدیت کی حرکیت کی مدح خواں بن سکی۔ آبادی کی اکثریت کو قدیم زرعی نظام معاشرت کی دلدل میں ہی رہنے دیا گیا۔ چنانچہ معاشرہ منقسم ہو گیا اور بتدریج دونوں فریقین ایک دوسرے کو بیجھنے سے قاصر ہو گئے۔ جولوگ جدیدیت پذیری کے عمل سے باہررہ گئے تھے وہ اپنے ملک کو بالکل اجنبی ہوتا ہوا دیکھ رہے تھے جس طرح کوئی دوست بہاری کی وجہ سے ایے نقش و نگار گنوا دے اور نا قابل شناخت ہوجائے۔ ان پرسیکولر غیرملکی قانون کے ذریعے حکومت کی جارہی تھی جو کہ ان کی سمجھ سے بالاتر تھے۔ ان کے شہروں کی قلب ماہیئت ہوگئ تھی۔مغربی عمارتوں نے شہروں کو''جدید'' بنایا تو اکثروبیشتر''پرانا شہز'' ایک عجائب گھر' سیاحوں کی سیر کا مقام اور گئے گزرے زمانوں کی یادگار بن کررہ گیا۔مغربی سیاح اکثر و بیشتر محسوس کرتے کہ مشرقی شہروں کی بل کھاتی ہوئی گلیوں اور ظاہرہ انتشار میں وہ اکثر و بیشتر حواس باخته ہوجاتے ہیں اور راستہ بھول جاتے حالانکہ وہ بھی ایسانہیں سوچتے تھے کہ بیشتر مقامی آبادی کے لیے ان کے جدید دارالحکومت بھی ای طرح ہی اوپرے (Alien) ہیں۔ لوگوں نے اینے ہی ملکوں کے اندرخود کو کھویا ہوا پایا۔سب سے بڑھ کرمعاشرے کے ہر طبقے ہے تعلق رکھنے والے مقامی افراد نے اس حقیقت برغم و غصے کا اظہار کیا کہ وہ اپنی تقدیر کے خود مالك نہيں رہے۔ انہوں نے محسوس كيا كه وہ اپنى جروں سے كث كے ہيں اور اپنے تشخص کو گنوا رہے ہیں۔

جہاں یورپوں اور امریکنوں کو آزادی تھی کہ وہ اپنی مرضی سے جدیدیت اپنائیں اور اپنے ذاتی مقاصد کو پورا کریں وہاں نوآ بادیوں کے لوگوں کو بہت تیزی سے جدید ہونا پڑا اور انہیں کی دوسرے کے پروگرام پھل کرنے کے لیے مجبور کیا گیا۔ ادھر خود مغربی لوگوں نے اپنے معاشرے کی تبدیلی کو کرب انگیز پایا تھا۔ انہوں نے قریباً چارسوسال سیاسی اور اکثر و بیشتر خونیں انقلابات وہشت کی حکر انی نسل کئی نم بہی جنگوں دیمی علاقوں کی غارت گری وسیع ساجی ابھاروں کارخانوں میں استحصال ، روحانی اضطراب اور نئے عظیم تر شہروں وسیع ساجی ابھاروں کارخانوں میں استحصال ، روحانی اضطراب اور نئے عظیم تر شہروں فردی ایک تشدد کی ابھاروں میں ویا ہی تشدد کا تجربہ کیا تھا۔ آج ہم ترتی پذیر ملکوں میں ویا ہی تشد کی طلم وستم ، انقلابات اور بے جہتی کا مشاہدہ کررہے ہیں ، جو جدیدیت کی طرف ایک زیادہ دشوار سفر کی نشانی ہے۔ یہ بھی بچ ہے کہ مغرب میں پیدا ہونے والی جدیدروح بنیادی طور پر مختلف سفر کی نشانی ہے۔ یہ بھی بچ ہے کہ مغرب میں پیدا ہونے والی جدیدروح بنیادی طور پر مختلف ہے۔ یورپ اور امریکہ میں اس کی دوخصوصیات ہیں : ایجاد پبندی اورخودمختاری (یورپ اور

**€163**}

امریکہ میں جدیدیت کے عمل کو سیائ دانشورانہ ' فدہبی اور ساجی محاذوں پر آزادی کے اعلامیوں نے تیز کیا تھا) لیکن ترتی پذیر ونیا میں جدیدیت خود مخاری کے ساتھ نہیں آئی بلکہ آزادی اور قومی خود مخاری کے ضیاع کے ذریعے آئی۔ ترقی پذیر ملک ایجاد پیندی کی بجائے مغرب کی صرف نقالی کر کے جدید ہو سے ہیں 'جو کہ اتنا ترقی کر گیا ہے کہ اس تک پنچنا مشکل ہے۔ چونکہ جدیدیت پذیری کا عمل کیساں نہیں رہا اس لیے لازمی نہیں کہ نتیجہ وہی نکلے جو مغرب کو مطلوب ہو۔ اگر کیک کی تیاری کے لیے ٹھیک اجزاء دستیاب نہ ہوں ۔ اگر آئے کی بجائے چاول 'تازہ کی جگہ خراب اغرب اور چینی کی بجائے گرم مصالحے استعال کیے جائیں ۔ تو نتیجہ پکوانوں کی کتاب میں بیان کیے گئے کیک سے مختلف ہوگا۔ نوآ بادیوں کے جدید کیک میں مختلف ہوگا۔ نوآ بادیوں کے جدید کیک میں مختلف ہوگا۔ نوآ بادیوں کے جدید کیک میں مختلف اخراء استعال کیے گئے ہیں اور جہوریت 'سیکورازم ' تکثیریت وغیرہ مغرب کے سے انداز میں ظہور پذیر نہیں ہوئے۔

اسلامی دنیا کوجدیدیت نے جنجھوڑ کر رکھ دیا۔ اسلامی دنیا عالمی تہذیوں کا ایک رہنما ہونے کی بجائے بور بی طاقتوں کی طفیلی بن کررہ گئی۔نوآ بادیاتی طاقتوں نے مسلمانوں کی تو ہین کی۔ وہ مسلمان معاشرے کو پسماندہ' نااہل اور بدعنوان سجھتے تھے۔انہوں نے بیسمجھ رکھا تھا کہ بور پی ثقافت ہمیشہ ترقی پندرہی ہے۔ ان میں اس تاریخی تناظر کی کی تھی کہ وہ بیہ سوچتے کہ وہ تو ایک جدیدیت سے پہلے کے زرعی معاشرے کا مشاہدہ کررہے تھے اور چندہی صدیاں پہلے بورب بھی ای طرح ''بہماندہ' تھا۔وہ مغربیوں کو'مشرقیوں'' سے پیدائش اور نىلى اعتبار سے برتر تصور كرتے تھے اور بے شار طريقوں سے ان كى تو بين كرتے تھے۔ بيد سب غیر فطری بھی نہیں تھا۔مسلمانوں نے مغربی ثقافت کے خلاف جس عداوت اور غصے کا اظہار کیا اس نے مغرب کے لوگوں کو پریشان کردیا۔ اس کی وجہ پیتھی کہ اپنے مختلف تجربے کی وجہ سے وہ تو مغربی ثقافت کو آزادی اور قوت عطا کرنے والی ثقافت سجھتے تھے۔مسلمانوں کا ردعمل عجیب نہیں تھا کوئکہ اسلامی دنیا بہت وسیع اورسر میجک حوالے سے اہم مقامات پر محیط تھی۔ اس کو مشرق وسطیٰ ہندوستان عرب ملا مکشیا اور افریقہ کے خاصے جھے پر محیط متحدہ نوآ بادیاتی عمل کے ذریعے سب سے پہلے حکوم بنایا گیا تھا۔ ان تمام مقامات کے مسلمانوں نے بہت ابتدا ہی میں جدیدیت پذیری کے اس عمل کی شدت کو بھانپ لیا تھا۔ ان کا روعمل معے مغرب کا محض رومل ہی نہیں تھا بلکہ نظریاتی رومل تھا۔ وہ جایان کی طرح کامیابی سے اور سکون کے ساتھ جدیدیت اپنانے سے قاصررہے۔ جایان مجھی نوآ بادی نہیں بنایا گیا' اس کے

معاشی ادارے مشحکم رہے اور وہ مغرب کاطفیلی بننے پر بھی مجبور نہیں ہوا۔

اسلامی دنیا پر بورپ کی بور اور مؤر تھی۔ یہ مغل ہندوستان سے شروع ہوئی تھی۔ اٹھارہویں صدی کے آخری نصف میں برطانوی تاجروں نے بنگال میں مضبوطی عاصل کر کی تھی اور اس وقت جبکہ جدیدیت اپنی طفولیت میں ہی تھی تو برطانوی تاجر ہندو اور مسلمان تاجروں کے ساتھ مساویا نہ طور پر رہتے تھے۔ تاہم برطانوی تجارت کے اس مرحلے کو ''بنگال کی لوٹ مار'' کہا گیا ہے کیونکہ اس نے مقامی صنعت کو نقصان پنچایا اور اس کی زراعت کو بدل دیا تاکہ بنگالی اپنے لیے نصلیس اگانے کی بجائے مغربی صنعتی منڈیوں کے لیے فام مال پیدا کریں۔ عالمی معیشت میں بنگال دوسرے درج تک گھٹ گیا تھا۔ جول جوں برطانوی بتدری زیادہ ''جدید'' اور اہل ہوتے گئے ان کا رویہ مزید برتری والا ہوتا گیا اور انہی کی بجائے مغربی مشتریوں نے ان کی بیت پنائی کی 'جو 1773ء میں وہاں آ نا شروع ہوئے تھے۔ کمل طور پر صنعتی معاشرہ تشکیل دینے کے لیے بنگالیوں کی حوصلہ افزائی نہیں کی گئی۔

برطانوی حکمرانوں نے جدید میکنالوجی کے وہی پہلو متعارف کروائے جو ان کی برتری کو منواتے اور بنگال کو طفیلی کردار ادا کرتے رہنے تک محدود رکھتے۔ برطانویوں نے بنگالیوں کو یہ فائدہ ضرور پہنچایا کہ وباؤں قط اور جنگ جیسی تابیوں سے انہیں محفوظ رکھا اور اس کے نتیج میں آبادی بڑھ گئے۔ جس سے آبادی کی کثرت اور غربت جیسے مسائل بیدا ہوگئے کیونکہ مغرب کی طرح یہاں شہروں کونقل مکانی کر جانے جیسا کوئی متبادل نہیں تھا اور سب لوگوں کو دیہاتوں میں ہی رہنا بڑتا تھا۔

بنگال کی معاشی حوالے سے لوٹ کھسوٹ کی وجہ سے 1798ء سے 1818ء کے دوران اس پر سیاسی غلبے کی راہیں کشادہ ہو کیں ۔ برطانوی اقتدار معاہدوں اور فوجوں کے ذریعے پورے ہندوستان پر قائم ہوگیا' سوائے وادی سندھ کے جس پر 1843ء سے 1849ء کے دوران قبضہ جمایا گیا۔ اس عرصے کے دوران فرانسیسی اپنی سلطنت قائم کرنے کی کوشش کرر ہے تھے۔ 1798ء میں نپولین بوناپارٹ نے مصر پر قبضہ کرلیا۔ وہ سوئز میں ایک مرکز قائم کرکے برطانویوں کے ہندوستان کو جانے والے بحری راستوں کو بند کرنا چاہتا تھا۔ وہ اپنے ساتھ عالموں کا ایک جھا' جدید یور پی ادب کی ایک لائبریری 'ایک سائنسی لیبارٹری اور عربی ٹائپ والا چھاپے خانہ لے آیا۔ ابتداء میں تو ایک انتہائی اعلیٰ کارکردگی والی فوج کے ساتھ تر تی

#### **€165**

یافتہ پورپی ثقافت کی آ مدکومشرق وسطی کے مسلمانوں نے ایک جارحیت تصور کیا۔ نیولین کی مصراور شام کی مہمات ناکام ہوگئیں۔ وہ روس کی مدد سے برطانوی ہندوستان پرشال سے حملہ کرنا چاہتا تھا۔ اس سے ایران کو ایک بالکل نئ سٹر ٹیجک اہمیت حاصل ہوگئی اور اگلی صدی کے دوران برطانیہ نے ملک کے جنوب میں ایک مرکز قائم کے رکھا جبکہ روی شال پر کنٹرول قائم کرنے کی کوشش کرتے رہے۔ دونوں طاقتیں ایران کو کمل طور پر اپنی نو آبادی نہیں بنانا چاہتی تھیں۔ (تاوقتیکہ ہیسویں صدی کے اوائل میں تیل دریافت نہیں ہوگیا) تاہم دونوں نے نئ قاچار حکومت کو مغلوب کرلیا تاکہ شاہ کم از کم دونوں میں سے ایک طاقت کی تائید و حمایت کے بغیر کوئی فیصلہ کرنے کی جرات نہ کرے۔ بڑگال کی طرح برطانیہ اور روس دونوں نے صرف بغیر کوئی فیصلہ کرنے کی جرات نہ کرے۔ بڑگال کی طرح برطانیہ اور روس دونوں نے صرف خطرہ لاحق کو فروغ دیا جوخودان کے مفاد میں تھی اور ریلو ہیسی اپنی سٹر ٹیجک پوزیشن کو کیا جو کہ ایرانی عوام کو فائدہ پہنچا سکتی تھیں۔ اگر وہ ایسا کرتے تو انہیں اپنی سٹر ٹیجک پوزیشن کو خطرہ لاحق ہونے کا ڈر تھا۔

یور پی طاقتیں کے بعد دیگرے اسلامی ملکوں کوا پی نوآبادی بناتی چلی گئیں۔ فرانس نے 1830ء میں الجیریا پر قبضہ کرلیا جبکہ نو برس بعد برطانیہ نے عدن پر قبضہ کرلیا۔ تیونس پر 1881ء میں اور لیبیا اور مراکش پر 1912ء میں قبضہ کیا گیا۔ 1915ء میں سائیکس پائیکاٹ معاہدے نے قریب الرگ عثانی سلطنت کو (جس قبضہ کیا گیا۔ 1915ء میں سائیکس پائیکاٹ معاہدے نے قریب الرگ عثانی سلطنت کو (جس نے نبیلی عالی جنگ میں جرمنی کا ساتھ دیا تھا) فتح کی توقع کرنے والے برطانیہ اور فرانس کے درمیان تقسیم کردیا۔ جنگ کے بعد برطانیہ اور فرانس نے شام لبنان فلسطین عراق اور اردن پر انتداب قائم کرلیا یا مما لک محرصہ بنالیا۔ چونکہ یور پی طاقتوں نے عثانی سلطنت کے عرب صوبہ جات ہے آزادی کے وعدے کیے تھے اس لیے اس اقدام کو وعدہ خلائی تصور کیا گیا۔ عثانی سلطنت کے قلب میں مصطفل کمال جو اتا ترک کے نام سے مشہور ہے گیا۔ عثانی سلطنت کے قلب میں مصطفل کمال جو اتا ترک کے نام سے مشہور ہے گیا۔ عثانی سلطنت کے قلب میں مصطفل کمال نو اتا ترک کے نام سے مشہور ہے گئا۔ عثانی روس اور وسطی ایشیا کے مسلمان نئی سوویت یونین کی رعایا بن گئے۔ ان میں قائم کی۔ بلقان روس اور وسطی ایشیا کے مسلمان نئی سوویت یونین کی رعایا بن گئے۔ ان میں ورز جیسے وسائل پر قبضہ جاری رکھا۔ یور پی قابضین کا ورث اکثر و بیشتر کی تا خور اندی و میند جاری رکھا۔ یور پی قابضین کا ورث اکثر و بیشتر کی تا خور منظر کو ہندو اندی اور مسلم پاکتان میں تقسیم کردیا گیا' جو آج تک ایک دوسرے کے دارائکومتوں کو ایٹی اور مسلم پاکتان میں تقسیم کردیا گیا' جو آج تک ایک دوسرے کے دارائکومتوں کو ایٹی

#### **∮166**}

ہتھیاروں کے نشانے پر رکھے ہلاکت انگیز عداوت کی حالت میں ہیں۔ 1948ء بیری فلسطین کے عرب صیہونیوں کے ہاتھوں اپنی مادر وطن گنوا بیٹے جنہوں نے اقوام متحدہ اور بین الاقوامی برادری کی تائید وحمایت سے اسرائیل کی سیکولر ریاست قائم کرلی۔ فلسطین کا چھینا جانا مغربی طاقتوں کے ہاتھوں اسلامی دنیا کی تذکیل کی ایک علامت بن گیا' جس کا ضمیر لاکھوں فلسطینیوں کی مستقل بے وطنی پر ذرابھی ملامت کرتا دکھائی نہیں دیتا۔

اس کے باوجود بالکل ابتدائی زمانے میں کچھ مسلمان مغرب کی محبت میں مبتلا تھے۔ ایرانی دانشوروں ملکوم خان (1908ء۔ 1833ء) اور آتا خان کرمانی (96-1853ء) نے ایرانیوں کو تاکید کی کہ مغربی تعلیم حاصل کریں اور شریعت کی جگد ایک جدید سیکوار قانونی نظام اپنائیں کیونکہ ترقی کا واحد راستہ یمی ہے۔ انہی حلقوں کے سیکولرلوگوں نے 1906ء کے نبتاً زیادہ لبرل علماء کے آئینی انقلاب میں حصه لیا اور قاچاروں کو ایک جدید آئین نافذ کرنے' بادشاہ کے اختیارات کومحدود کرنے اور ایرانی عوام کو پار لیمانی نمائندگی دینے پر مجبور کیا۔ نجف کے بیشتر مجہدوں نے آئین کی حمایت کی۔ شیخ محمد حسین نائینی نے اپنی کتاب " قوم کے لیے نصیحت" (1909ء) میں اپنے خیالات کا واضح طور پر اظہار کرتے ہوئے کہا کہ جبرواستبداد کو اس طریقے سے محدود کرنا شیعہ اصولوں کے عین مطابق ہے اور مغربی طرز کی آئین حکومت امام غائب کی واپسی کے عقیدے کے بعد دوسری بہترین چیز ہے۔مصر کے ادیب رفاح التحقوی (73-1801ء) کو بور لی روش خیالی کے دور کے تصورات نے محور کردیا تھا' جس کا وژن انہیں'' فلیفہ'' کی یاد دلا دیتا تھا۔ وہ فرانسیبی ثقافت سے بہت متاثر تھے' عام آ دمی کو بھی تعلیم دلوانا جا ہتے تھے اور ایجاد واختراع کے عمل کو عام کرنے کے خواہاں تھے۔ وہ مصر کو اس نئ بہادر دنیا (New Brave World) میں داخل کرنے کے آرزو مند تھے۔ ہندوستان میں سیداحمہ خان (98-1817ء) نے اسلام کو جدید مغربی لبرل ازم سے ہم آ ہنگ كرنے كى كوشش كى \_ ان كا دعوىٰ تھا كہ جديد سائنس جوقوانين فطرت دريافت كررى ہے وہ قرآن کے عین مطابق ہیں۔ انہوں نے علی گڑھ میں ایک کالج قائم کیا جہال مسلمان روایق اسلامی مضامین کے ساتھ ساتھ سائنس اور انگریزی کی تعلیم حاصل کر سکتے تھے۔وہ چاہتے تھے کہ مسلمان برطانویوں کی نقالی کرنے کی جائے اپنے تہذیبی تشخص کو برقرار رکھتے ہوئے جدیدمعاشرے میں زندگی بسر کرنے کے اہل ہوجائیں۔ ان ملکوں میں سے چند کے حکمرانوں نے نوآبادی بننے سے پیشتر جدیدیت کو

#### **€167**€

ا پنانے کی کوششیں کی تھیں۔ عثانی سلطان محد دوم نے 1826ء میں "تنظیمات" کے نام ے اصلاحات کے عمل کا آغاز کیا۔ اُس نے بن چریوں کوختم کر کے فوج کو جدید سانچے میں وهالا اورنی میکنالوجی کو متعارف کروایا۔ 1839ء میں سلطان عبدالحمید نے حولین فرمان کا اجراء کیا جس کے تحت اس کے اقترار کا دار دیدارعوام کے ساتھ ایک معاہداتی تعلق پر ہوگیا۔ اس نے سلطنت کے اداروں میں اہم اصلاحات کیں۔ تاہم جدیدیت کا زیادہ ورامائی یروگرام مصر کے محمعلی یاشا (1848ء ۔ 1769ء) کا تھا'جس نے مصر کو استنول سے حقیقتا آ زاد کروا دیا اورتن تنها اس پسمانده صدبے کو جدید دنیا میں شامل کیالیکن اس کے طریقہ کار کی سفا کی نے ظاہر کردیا کہ اس جان لیوا (Breakneck) رفتار کے ساتھ جدیدیت کو اپنانا کتنا دشوار ہے۔اس نے اینے سیاس مخالفوں کا قتل عام کروایا۔ کہا جاتا ہے کہ مصر کے آب پاشی کے نظام کی بہتری کے لیے لی جانے والی جبری مزدوری کے متیج میں تحیس ہزار کسان ہلاک ہوگئے۔ دیگر کسان محم علی کی جدید فوج میں جبری بھرتی سے خوفزدہ ہوکر اینے اعضاء کا نے گئے' بعض نے اپنی انگلیاں کاٹ لیں اور بعض نے اپنی آ تکھیں پھوڑ لیں۔ ملک کوسیکولر بنانے کے لیے محم علی نے نہبی طور پر وقف شدہ جائیدادوں کو ضبط کرلیا۔ ایک منظم طریقے سے علاء کومحدود کردیا اوران سے ہرطرح کے اختیارات واپس لے لیے۔اس کا نتیجہ بیہ نکلا کہ جدیدیت کو ایک صدمہ انگیزمہم سجھنے والے علماء زیادہ تنگ نظر ہوگئے اور انہوں نے اینے ملک میں وجود پذیر ہوتی ہوئی نی ونیا پراینے زہنوں کے دریجے بند کر لیے۔ محمطی کا پوتا اسمعیل یاشا (1803-95) کہیں زیادہ کامیاب رہا۔ اس نے نہرسورُ تعمیر کروائی' نوسومیل لمبی ریل کی پٹڑی بچھوائی' اب تک غیرمزروعہ چلی آ رہی تیرہ لا کھتہتر ہزارا بکڑ اراضی کو زیر کاشت لایا گیا' لڑکوں اورلڑ کیوں کے لیے جدید سکول کھولے گئے اور قاہرہ کو ایک جدید شہر بنا دیا گیا۔ بشمتی کی بات یہ ہے کہ اس پروگرام کی وجہ ہے مصر دیوالیہ ہوگیا' اسے قرض لینے پر مجبور ہونا پڑا اور برطانيه کو چھوٹ دی گئی کہ وہ 1882ء میں بور پی حصد داروں (شیئر ہولڈرز) کے مفادات کے تحفظ کی خاطر عسکری تسلط قائم کر لے محم علی اور اسلعیل مصر کو ایک جدید آزاد ریاست بنانے کے خواہشند تھے۔اس کے بجائے جدیدیت پذیری کا نتیجہ بینکلا کہ وہ حقیقتا برطانوی نوآبادی بن گيا۔

ان اولین مصلحین میں ہے کی نے بھی یور پی قلبِ ماہیت کے پس پردہ تصورات کونہیں اپنایا۔ ای وجہ سے ان کی اصلاحات سطحی ثابت ہوئیں۔لیکن بعد میں آنے والے

#### **€168**∌

مصلحین نے 'بشمول صدام حسین' جدید مغرب کی عسکری میکنالوجی کو حاصل کرنے کی کوشش تو کی لیکن باقی معاشرے پراس کے بہت زیادہ اثرات میں کوئی دلچیں نہیں لی تاہم کچھ مصلحین شروع ہے ہی ان خطرات ہے یوری طرح آگاہ تھے۔خطرے کی گھنٹی سننے والوں میں سے يملي تخص ايراني مصلح جمال الدين (97-1839ء) تھے خود کو''الافغانی'' کہلاتے تھے۔شايد انہیں بیامیدرہی ہوکہ ایک ایرانی شیعه کی بجائے ایک افغانی سنی کی حیثیت میں وہ اسلامی دنیا کے لیے زیادہ کشش انگیز ثابت ہو سکتے ہیں۔ وہ 1857ء میں برطانوی راج کے خلاف ہندوؤں اورمسلمانوں کی عظیم بغاوت کے موقع پر ہندوستان میں موجود تھے۔ وہ عرب مصر ترکی روس یا بورپ جہاں کہیں بھی گئے انہوں نے مغرب کی بے انتہا طاقت کا مشاہدہ کیا اور انہیں یقین ہوگیا کے مغرب جلد ہی اسلامی دنیا پر غالب آ جائے گا اور اسے بچل دے گا۔ وہ مغربی زندگی کی کھوکھلی نقالی کے خطرات کا مشاہدہ کر سکتے تھے۔انہوں نے بور پی خطرے کے خلاف اسلامی دنیا کےلوگوں کومتحد ہو جانے کی تلقین کی۔ان کا کہنا تھا کہمسلمانوں کونی دنیا كى سائنسى ثقافت كوا بني شرائط پر لاز ما ابنالينا چاہيے۔ وہ كہتے تھے كەمسلمانوں كواپني ثقافتى روايات کوتروت کو ين حياسيے اور اس کا مطلب تھا اسلام کوتروئ دين حياسيے کيکن خور اسلام کو بدلے ہوئے حالات کا حل لازماً پیش کرنا اور زیادہ عقلیت پندانہ اور جدید بنا ہوگا۔ مسلمانوں کواجتہاد کے مدت دراز سے بند دروازوں کو کھولنا ہوگا اور رسول کریم ﷺ اور قرآن دونوں کی ہدایت کے مطابق اپنی آ زادعقل کواستعال کرنا ہوگا۔

مغرب کے اس اثر ونفوذ کی وجہ سے سیاست کو اسلام میں دوبارہ مرکزی حیثیت حاصل ہوگئ۔ رسول کریم بیٹی کے زمانے سے مسلمان اپنے وقت کے موجودہ حالات و واقعات کو الوہی اقد امات تصور کرتے تھے۔ وہ خدا کو تاریخ میں موجود مانتے تھے جو دنیا کو بہتر بنانے کے لیے چینج پیش کرتا رہتا تھا۔ مسلمانوں نے سیای واقعات میں ایک الوہی معنویت پائی اور ان کی ناکامیوں اور الیوں تک نے اللہمیات اور روحانیات میں اہم پیش رفتوں کی راجیں کشادہ کیں۔ جب عبای خلافت کے زوال پا جانے کے بعد مسلمانوں نے ایک ایسا نظام معاشرت و سیاست تھیل دے لیا تھا جو قرآن سے زیادہ مطابقت رکھتا تھا تو اس وقت وہ امت کی سیاسی حالت کے بارے میں کم منظر تھے اور محسوں کرتے تھے کہ وہ ایک واخلی نوعیت کا ندہب تخلیق کرنے کے لیے آزاد ہیں۔ لیکن مغرب کے ان کی زندگیوں میں مداخلت کرنے سے اہم ندہی سوالات پیدا ہوگئے۔ امت کی ذلت و تحقیر صرف ایک سیاسی مداخلت کرنے سے اہم ندہی سوالات پیدا ہوگئے۔ امت کی ذلت و تحقیر صرف ایک سیاسی مداخلت کرنے سے اہم ندہی سوالات پیدا ہوگئے۔ امت کی ذلت و تحقیر صرف ایک سیاسی مداخلت کرنے سے اہم ندہی سوالات پیدا ہوگئے۔ امت کی ذلت و تحقیر صرف ایک سیاسی مداخلت کرنے سے اہم ندہی سوالات پیدا ہوگئے۔ امت کی ذلت و تحقیر صرف ایک سیاسی مداخلت کرنے سے اہم ندہی سوالات پیدا ہوگئے۔ امت کی ذلت و تحقیر صرف ایک سیاسی مداخلات کرنے سے اہم ندہی سوالات پیدا ہوگئے۔ امت کی ذلت و تحقیر صرف ایک سیاسی مداخلات کرنے سے اہم ندہی سوالات بیدا ہوگئے۔ امت کی ذلت و تحقیر صرف ایک سیاسی مداخلات کو تک سے ان کی خدا کو تعلقات کی خدا کے سیاسی سوالات بیدا ہوگئے۔ امت کی ذلت و تحقیر صرف ایک سیاسی سوالات بیدا ہوگئے۔ امت کی ذلت و تحقیر صرف ایک سیاسی سوالات بیدا ہوگئے۔ امت کی ذلت و تحقیر صرف ایک سیاسی سوالات بیدا ہوگئے۔

#### **∳169**}

الميه بى نہيں تھى بلكہ وہ مسلمانوں كى روح تك اثر انداز ہوئى تھى۔ يہنى كمزورى ظاہر كرتى تھى كہ اسلامى تاريخ ميں كوئى بكى رونما ہوئى ہے۔ قرآن كہتا تھا كہ جومعاشرہ خداكى رضا كوتسليم كرلے وہ ناكام نہيں ہوسكا۔ اسلامى تاريخ اس كا ثبوت تھى۔ جب بھى تابى و بربادى نازل ہوئى متى مسلمانوں نے نہ بب سے رجوع كيا ئے حالات كے مطابق اس سے رہنمائى حاصل كى اور اس طرح نہ صرف امت كا احياء ممكن ہوا بلكہ عظیم ترین كارنا مے سرانجام ديئے ماصل كى اور اس طرح نہ صرف امت كا احياء ممكن ہوا بلكہ عظیم ترین كارنا مے سرانجام ديئے ہوئى آئى اسلامى دنیا سيكولراور بے خدا مغرب كے غلبے تلے زیادہ سے نبرد آزما ہوئى اور اسلامى ہوئى تعداد ان سوالات سے نبرد آزما ہوئى اور اسلامى تاریخ كو صراط متقیم پرواپس لانے كى ان كى كوششيں بعض اوقات ما يوسانہ اور ياس انگيز بھى ہوگئيں۔ خود كش بمبار جو كہ اسلامى تاریخ میں ایک غیر معمولی مظہر ہیں ظاہر كرتے ہیں كہ وہ ناميدى كى كيفيت كے ساتھ خطرے كا سامنا كرد ہے ہیں۔

الافغانی کی ساس مہمات' جو یا تو عجیب تھیں یا غیراخلاقی' اسی نئی مایوی کا شکار تھیں۔ مثال کے طور پر 1896ء میں ان کے ایک شاگرد نے شاہ ایران کو قبل کردیا۔ مگر ان کے دوست اور رفیق کارمصر کے محمد عبدہ اُ (1905ء۔ 1849ء) ایک زیادہ گہرے اور سلجھے ہوئے مفکر تھے ۔ان کا ایمان تھا کہاس مسلے کاحل انقلاب نہیں تعلیم ہے۔اگر چہ عبدہ 'مصریر برطانوی قبضے کی وجہ سے رنجیدہ تھے تاہم وہ یورپ کو بہت پسند کرتے تھے۔ وہ یورپول سے میل جول رکھنے میں خوشی محسوں کرتے تھے اور مغربی سائنس اور فلفے کا وسیع مطالعہ کر کیے تھے۔ وہ جدید مغرب کے سابی' قانونی اور تعلیمی اداروں کو بہت پسند کرتے تھے۔ مگر ان کا ا بمان تھا کہ مصر جیسے نہ ہبی ملک میں ان اداروں کو قائم نہیں کیا جا سکتا 'جہاں جدیدیت کاعمل تو بہت تیز رہا ہے مگرعوام کی اکثریت اس کے دائرے سے باہر ہی رہی ہے۔ جدید قانونی اور آئینی اخر اعات کو روایق اسلامی تصورات کے مطابق و حالنا نہایت ضروری ہے تا کہ لوگ انہیں سمجھ سکیں۔ ایک ایسا معاشرہ جس کے افراد قانون کونہیں سمجھ سکتے وہ قانون سے عاری معاشرہ بن جاتا ہے۔ مثال کے طور پرشوری کا اسلامی اصول لوگوں کے لیے جمہوریت کے مفہوم کوسیجنے میں مددگار ثابت ہوسکتا ہے۔ تعلیم میں بھی اصلاح کی ضرورت ہے۔ مدرسول کے طلبہ کو جدید سائنس پڑھنی جاہیے تا کہ وہ مسلمانوں کو اسلامی تناظر کے ساتھ نئی دنیا میں داخل ہونے میں مدد دے سکیں۔اس طرح وہ ان کے لیے بامعنی ہوجائے گی۔ضرورت اس امر کی تھی کہ شریعت کی تجدید کی جائے اور عبدہ اور ان کے نوجوان معاصر صحافی رشید رضا

#### **€170**}

(1935ء۔ 1865ء) دونوں جانے تھے کہ یہ ایک لمبا اور پیچیدہ عمل ہوگا۔ رضا عرب دانثوروں میں فروغ پاتے ہوئے سیکورازم پر شععل سے جواسلام کو عوام کی لیماندگی کا سبب تصور کرتے تھے۔ رضا کا ایمان تھا کہ اس رویے کا بتیجہ بہی نکلے گا کہ امت مسلمہ مغربی استعاریت کے شیخے میں مزید پھنس جائے گی۔ رضا ان پہلے مسلمانوں میں سے ایک ہیں جنہوں نے ایک مکمل طور پر جدید لیکن اصلاح شدہ شریعت پر استوار کا ملا اسلامی ریاست کے جنہوں نے ایک مکمل طور پر جدید لیکن اصلاح شدہ شریعت پر استوار کا ملا اسلامی ریاست کے قیام کی وکالت کی۔ وہ ایک ایسا کالج قائم کرنا چاہتے تھے جہاں طلبہ فقہ اور خدا ہب کے سائنس مطالع کے ساتھ ساتھ مین الاقوامی قانون عمرانیات عالمی تاریخ اور جدید سائنس بھی پر ھیں۔ اس اقد ام سے بھی ہوجائے گا کہ اسلامی فقہ حقیقتا جدید سائنے میں ڈھل کر مشرق اور مغرب کی روایات کا سنگم بن جائے اور شریعت جو ایک زرقی ضابطہ کا نون ہے مغرب کے تشکیل دیئے ہوئے معاشرے سے ہم آ ہنگ ہوجائے۔

تصلحین کومتقل احساس تھا کہ انہیں اسلام پر بور پی تقید کا جواب وینا ہے۔ سای معاملات کی طرح ندہی معاملات میں بھی مغرب ہی اسلام کی ترجیجات کا تعین کررہا . تقا\_ ہندوستان میں شاعر اورفلسفی محمد اقبال (1938ء۔ 1876ء) نے اس حقیقت کو واضح کیا کہ اسلام کسی بھی مغربی نظام کے مانند عقلی ہے۔ درحقیقت بہتو تمام اعترافی مذاہب میں سب سے زیادہ عقلی اور ترقی یافتہ ہے۔اس کی کڑی وحدت پرتی نے انسانیت کو اساطیر کی خرافات ہے نجات دلائی اور قر آن مسلمانوں کو ہدایت کرتا ہے کہ وہ فطرت کا قریبی مشاہرہ اورغور وفکر کریں نیز اینے اعمال کامستقل تجزیہ کرتے رہیں۔اس کی وجہ یہ ہے کہ عقلیت پیندانہ روح' جس نے جدیدیت کوجنم دیا ہے حقیقت میں اسلام سے نکلی تھی۔ تاریخ کی یہ تعبیر جانبدارانہ اور ادھوری تھی تاہم ای زمانے میں مغرب کے عیسائیت کوسب سے برتر عقیدہ اور بورپ کو ہمیشہ ترقی کا ہراول دستہ سجھنے سے زیادہ متعصبانہ نہیں تھی۔ اقبال کا عقلیت پر اصرار انہیں تصوف کومسر دکرنے کی طرف لے گیا۔ انہوں نے اسلامی دنیا میں فروغ یاتی ہوئی باطنیت کے برعکس ایک نے رجمان کی ترجمانی کی کیونکہ ترقی کا واحد راستہ جدید عقلیت پندی ہی وکھائی دے رہی تھے۔ اقبال مغربی فکر سے بہت متاثر رہے تھے اور انہوں نے لندن سے لی ایچ ڈی کی ڈگری حاصل کی تھی۔ تاہم ان کا ایمان تھا کہ مغرب نے تسلسل (یعنی روایت) کی قبت پرترقی کی ہے اس کی سیکور انفرادیت پندی نے شخصیت کے تصور کو خدا سے الگ کردیا ہاوراہے بت پرستانداورشیطانی بنادیا ہے۔اس کا متیجہ یہ ہوگا کہ مغرب آخر کاراپنے آپ

#### **€171**}

کو تباہ و برباد کرلے گا۔ اس حقیقت کو پہلی عالمی جنگ کے بعد سمجھ لینا آسان تھا اور اسے یورپ کی اجتماعی خود تی کے طور پر دیکھا جاسکتا تھا۔ چنانچہ مسلمانوں کامشن ہے کہ وہ دنیا کو چھوڑ کر مراقبے کرنے کی بجائے شریعت کے معاشرتی مثالیوں کو نافذ کرنے والے عمل کے ذریعے زندگی کی الوبی جہت کا مشاہدہ کریں۔

اب تک ہم نے جن مصلحین کا ذکر کیا ہے وہ ایسے دانشور تھے جنہوں نے زیادہ تر تعليم يافته اشرافيه كومخاطب كيا\_مصرمين نوجوان سكول ميچرحسن البنا (49-1906ء) نے ايك تنظیم قائم کی جس نے ان کے تصورات کو عام لوگوں تک پہنچایا۔ اخوان المسلمون بورے مشرق وسطى ميں ايك عوامى تحريك بن كئي اور ان كا نظريه اس وقت واحد ايبا نظريه تھا جو معاشرے کے تمام طبقوں کو متاثر کرنے کا اہل تھا۔ البنا جانتے تھے کہ مسلمانوں کو مغربی سائنس اور شیکنالوجی کی ضرورت ہے اور یہ کہ انہیں اینے سیاسی اور ساجی اداروں کی اصلاح لاز مأكرني حايي- تاجم اصلاح يبندول كي طرح ان كالجمي خيال تھا كه ايسا روحاني اصلاح کے دوش بدوش ہونا ضروری ہے۔ جب حسن البنا نے نہرسویز کے علاقے میں برطانویوں کو عیش وعشرت کے ساتھ رہتے ہوئے دیکھا تو وہ مصری محنت کشوں کی المناک حالت سے اس تضاد کو دیکھ کررو پڑے۔انہوں نے اسے ایک ندہبی مسئلے کے طور پر دیکھا اور اس کے مذہبی حل کی ضرورت پرزور دیا۔ جہاں عیسائیوں نے جدیدیت کے چیلنے کا جواب اسے قبول کر کے دیا وہاں مسلمانوں نے اس کا جواب ایک ساجی یا ساس کوشش (جہاد) کے ذریعے دیا۔ البنا کہتے تھے کہ اسلام ایک کممل طرز حیات ہے۔ مذہب کو اس طرح نجی معاملہ قرار نہیں دیا جا سکتا ' جبیا کہ مغرب نے قرار دے رکھا ہے۔اخوان المسلمون نے نہصرف نئے دور کی روح کے مطابق قرآن کی تعبیر کرنے کی کوشش کی بلکہ اسلامی قوموں کے اتحاد معیار زندگی کو بہتر کرنے معاشرتی انصاف کے حصول عربت اور جہالت کے خلاف جنگ اور غیرمکی تسلط سے مسلمان ملکوں کوآ زادی دلانے کے لیے بھی جدوجہد کی۔ نوآ بادیاتی حکمرانی کی وجہ سے مسلمان این جڑوں سے کٹ گئے تھے۔ جتنا زیادہ انہوں نے دوسروں کی نقل کی' وہ ثقافتی اعتبار سے دو غلے ہوتے گئے۔ البنانے اخوانوں کوعبادات اور قرآنی طرز زندگی کی تربیت دینے کی بجائے سکول بنائے ایک جدید سکاؤٹ تحریک کی بنیاد رکھی محت کشوں کے لیے شبینہ سکول کھو کے اور

#### **€172**}

سول سروس کے امتحانات کے لیے ٹیوٹوریل کالج قائم کیے۔ اخوانوں نے دیمی علاقوں میں کلینک اور ہپتال قائم کیے کارخانے بنائے جہاں مسلمانوں کو سرکاری شعبے کے مقابلے میں بہتر اجرت ملتی 'صحت کی انشورنس ہوتی اور چھٹیاں ملتیں۔ انہوں نے مسلمانوں کو جدید لیبر قوانین سکھائے تا کہ وہ اینے حقوق کا دفاع کرسکیں۔اس تنظیم میں خامیاں بھی تھیں۔اس کے کچھ ارکان وہشت گردی میں ملوث ہو گئے اور اس کے نتیج میں تنظیم بریابندی لگا دی گئی۔ اگرچہ وہ مختلف ناموں سے بحال ہوگئ تاہم بیشتر ارکان ۔ جن کی تعداد 1948ء میں لاکھوں میں تھی ۔ ان الگ تھلگ سرگرمیوں کے بارے میں کچھ بھی نہیں جانے تھے اور اینے فلاحی اور ندہبی مثن کواہم سبھتے تھے۔ دوسری عالمی جنگ تک مصر میں سب سے زیادہ طاقتور سیاس ادارہ بن جانے والی اس تنظیم کی فوری کامیابی نے ظاہر کیا کہ دانشور یا سیکور حکومت کچھ بھی کرتی رہے عوام کی اکثریت جدید اور مذہبی ہونے کی خواہاں تھی۔اس انداز کی ساجی خدمات بہت می جدید اسلامی تحریکوں کی بھی خصوصیت بن گئی تھیں جن میں شیخ احمد یاسین کی غزوہ میں قائم کردہ الجامعہ (اسلامی کانگرس) اہم تنظیم ہے، جس نے 1967ء کی جنگ جون (JUNE WAR) کے بعد اسرائیلی مقبوضہ علاقوں میں فلسطینیوں تک جدیدیت کے ثمرات یہنیانے کے لیے ایسی ہی فلاحی سلطنت (Welfare Empire) قائم کی مگر ایک اسلامی تناظر میں۔



# ایک جدیداسلامی ریاست کیا ہے؟

نوآ بادیاتی تجربے اور بورب سے نکراؤ نے اسلامی معاشرے کو ہلا کر رکھ دیا۔ دنیا بے حد تبدیل ہو چکی تھی۔مسلمانوں کے لیے بیہ جاننا دشوار تھا کہ مغرب کا جواب کیسے دیا جائے کوئلہ درپیش چیننج بالکل نیا تھا' اس کی پہلے کوئی نظیر موجود نہیں تھی۔ اگر وہ جدید دنیا ہیں کممل شریک کار کی حیثیت سے شامل ہونا چاہتے تھے تو مسلمانوں کو بہتبدیلیاں اپناناتھیں۔ خاص طور یر مغرب نے حکومت سائنس اور ٹیکنالوجی کو روایت پیندانہ فدہب کی یابندیوں سے بچانے کے لیے خبب اور ساست کو الگ الگ کرنا ضروری محسوس کیا تھا۔ پورپ میں عقیدے کی جگہ قوم پری لے چکی تھی جس نے پہلے تو یور پی معاشروں کو متحد رکھا تاہم انیسویں صدى كايد تجربه مسلماً أنكيز ثابت موار يورب كى توى رياستول في 1870ء ميل ايك اسلحدك دوژ شروع کردی جو دو عالمی جنگوں کا باعث بنی۔جیسا کہ نازی ہولوکاسٹ اور سوویت گولاگ (Gulag) نے واضح کردیا کہ سیکور نظریات قدیم نہی تعقبات ہی کی طرح ہلاکت انگیز میں۔روشن خیال فلسفیوں کو یقین تھا کہ لوگ جتنا زیادہ تعلیم یافتہ ہوں کے وہ اسنے ہی زیادہ عقلیت پیند اور روادار ہوجائیں گے۔ یہ امید بھی ماضی کی مسیحاؤں والی فخاسیوں کی طرح یوٹو بیائی ثابت ہوئی۔ تاہم جدید معاشرہ جمہوریت سے خلص ہوگیا۔ جس نے بورپ اور امریکہ میں بیشتر لوگوں کی زندگیوں کو زیادہ منصفانہ اور مساویانہ بنا دیا۔لیکن مغرب کے لوگوں کوجمہوری تجربے کے لیے تیار ہونے میں صدیاں لگ گئ تھیں۔ ایسے معاشروں میں جدید یارلیمانی نظاموں کو رائج کرنا ایک بالکل مختلف معاملہ تھا جو ہنوز غالب حد تک زرعی تھے یا مکمل طور پر جدید نہیں ہوئے تھے اور جہال لوگول کی اکثریت نے جدید سیاسی نظریئے کونا قابل فہم پایا تھا۔

#### **(174)**

عیسائیت میں سیاست کو کبھی مرکزی حیثیت حاصل نہیں رہی تھی۔ بہرحال حضرت عیسائی نے کہا تھا کہ یہ دنیا ان کی سلطنت نہیں ہے۔ صدیوں تک پورپ کے یہودی اصولی طور پر سیاست میں حصہ لینے سے گریز کرتے رہے۔ لیکن مسلمانوں کے لیے سیاست ٹانوی معالمہ نہیں تھی۔ ہم دکھے آئے ہیں کہ بی توان کی فہہی جبخو کی آ ماجگاہ رہی تھی۔ اسلام میں نجات کا مطلب صرف گناہ سے نجات نہیں تھا بلکہ ایک ایسے منصفانہ معاشرے کی تخلیق بھی مقصود تھی جہاں کوئی فرد آ سانی سے اپنی پوری ہتی کو وجودی اطاعت کے لیے وقف کردے 'جس سے جہاں کوئی فرد آ سانی سے اپنی پوری ہتی کو وجودی اطاعت کے لیے وقف کردے 'جس سے اسے سکون وطمانیت حاصل ہو۔ چنانچہ سیاست انتہائی اہم معاملہ تھا اور پوری ہیسویں صدی کے دوران ایک حقیق اسلامی ریاست کے قیام کے لیے یکے بعد دیگرے کوششیں کی جاتی رہیں۔ مگر ایسا ہمیشہ دشوار ہی رہا۔ بیتو ایک ایسی آرزوتھی جس کے لیے جہاد ضروری تھا۔

توحیدکا تصور سیکورازم کے تصور سے خارج دکھائی دیتا ہے تاہم ماضی میں شیعہ اور سنی ہر دو نے ندہب اور سیاست کی علیحدگی کو شلیم کرلیا تھا۔ عملی سیاست افراتفری والی اوراکثر و بیشتر ظالمانہ ہوتی ہے جبکہ اسلامی ریاست کوئی ایسا تصور نہیں ہے جے بس نافذ کردیا جائے بلکہ سیاسی زندگی کی تلخ حقیقوں میں قرآن کے مساویانہ مثالیے کو نافذ کرنے کے لیے تخلیق اخراع اور نظم (ڈسپلن) کی ضرورت ہوتی ہے۔ یہ غلط ہے جیسا کہ مغربی لوگ بعض اوقات تصور کرتے ہیں کہ اسلام مسلمانوں کے لیے ایک جدید سیکور معاشرے کو تخلیق کرنا ناممکن بنا دیتا ہے بلکہ بچ تو یہ ہے کہ اسلامی دنیا میں سیکور پذیری کا عمل بہت مختلف رہا ہے۔ مغرب میں عمومی طور پر موافق سیجھتے ہوئے اس کا تجربہ کیا گیا۔ ابتدائی ایام میں تو سیکولرازم کو جان میں عمومی طور پر موافق سیجھتے ہوئے اس کا تجربہ کیا گیا۔ ابتدائی ایام میں تو سیکولرازم کو جان کیونکہ یہ ندہب کوریائی گرفت سے آزاد کرواتا تھا اور اسے اپنے روحانی آ درشوں کو سیائی کیا۔ کے ساتھ بروئے عمل لانے کے قابل بناتا تھا تاہم اسلامی دنیا میں سیکولرازم میں ندہب اور کے میں لوگوں کو تقید کا نشانہ ہی بنایا گیا۔

مثال کے طور پر اتاترک نے تمام مدرسوں کو بند کردیا صوفی سلسلوں کو دبایا اور مردوخوا تین کو جدید مغربی لباس پہننے پر مجبور کیا۔ اس طرح کے اقدامات ہمیشہ تخریبی ہوا کرتے ہیں۔اسلام ترکی سے معدوم نہیں ہوا بلکہ وہ زیرز مین چلا گیا۔مجمعلی نے مصری علماء پر پابندیاں لگا کمیں ان کی وقف الماک چھین لیں اور انہیں انرورسوخ سے محروم کردیا۔ بعدازاں جمال عبدالناصر (70۔1918ء) نے اسلام کی عسکری مخالفت کی اور اخوان المسلمون پر جبرکیا

گیا۔ایک اخوان نے جو کہ اس تنظیم کے خفیہ دہشت گردشعبے سے تعلق رکھتا تھا' ناصر کی جان لینے کی کوشش کی لیکن اخوانوں کی اکثریت نے 'جو کہ ناصر کے ظلم وستم سے معمور دور میں عقوبت خانوں میں عذاب سہہ رہی تھی' بیفلٹ تقتیم کرنے یا اجلاسوں میں شرکت کے علاوہ اور کوئی اشتعال انگیز کارروائی نہیں گی۔ ایران میں پہلوی بادشاہ بھی اپنے سیکولرازم کے معاملے میں سفاک تھے۔ رضا شاہ پہلوی (41-1878ء) نے علماء سے وقف املاک چھین لیں اور شریعت کی جگہ ایک سول نظام نافذ کردیا۔ اس نے امام حسین کے احترام میں ہونے والی عاشورہ کی تقریبات کو بند کردیا اور ایرانیوں کے حج کرنے پر پابندی لگا دی۔ اسلامی لباس ممنوع قرار دے دیا گیا اور رضا کے فوجی گلیوں میں عورتوں کے پردے اپنی تنگینوں کی نوک سے نوچ لیتے اور کلوے کلوے کر دیتے۔1935ء میں جب لوگ اسلامی لباس کے حوالے ہے امتناعی قوانین کے خلاف مشہد میں آٹھویں امام کے مزار کے احاطے میں پرامن مظاہرہ کررے تھے تو فوجیوں نے گولی چلا دی اورسینکروں غیر سلح لوگوں کو ہلاک کردیا۔ وہ علماء جنہوں نے ایران میں غیرمعمولی قوت واقتدار کا لطف اٹھایا تھا اب اپنے اثر ورسوخ کو منتا ہوا د کیور ہے تھے۔ 1973ء میں اسمبلی میں رضا پر تقید کرنے والے آیت الله مدری کو حکومت نے قتل كروا ديا اور علاء اتنے خوف زدہ ہو گئے كه انہوں نے مزيد كوئى احتجاج نه كيا۔ رضا كا بيٹا اور جانشین محمد رضا شاہ (80-1919ء) بھی باپ کی طرح اسلام کا رحمن اور اس کی تذکیل کرنے والا ثابت ہوا۔ اس کے اقتدار کے خلاف احتجاج کرنے والے مدرسوں کے طالب علموں کو گلیوں میں گولیاں مار کرقتل کردیا گیا' مدرسے بند کردیئے گئے اور ممتاز علاء کو اذبیتیں وے دے کر ہلاک کردیا گیا' زندال میں ڈال دیا گیا اور ملک بدر کردیا گیا۔ بیسکولر حکومت بالكل بھى جمہورى نہيں تقى \_شاہ كى خفيد يوليس ساداك (SAVAK) ايرانيوں كومقدمہ چلائے بغیر قید میں ڈال دیت ان کوتشدد اور تذلیل کا نشانه بناتی اور وہال کسی حقیقی نمائندہ حکومت کا کوئی امکان تک نہیں تھا۔

قوم پرسی ( نیشنل ازم ) بھی جس کو یور پی خود بیسویں صدی کے اواخر میں ترک کرنا شروع ہوگئے ہیں مسئل انگیز خابت ہوا۔ طویل عرصے سے امت کی وحدت ایک بنیادی مثالیہ چلی آ رہی تھی اور اب اسلامی دنیا بادشاہتوں اور جمہوریاؤں میں تقیم ہوگئی تھی جن کی سرحد میں مغربی طاقتوں نے بنائی تھیں۔ تو می روح کوتشکیل دینا آ سان نہیں تھا ( کیونکہ مسلمان خود کوعثانی شہری اور دارالاسلام کے ارکان تصور کرنے کے عادی ہو چکے تھے۔ بعض

اوقات قوم پرتی بالکل منفی رخ اختیار کرگی اور مخرب سے نجات کی خواہش کو پورا کرنے کا وسلہ بن گئی۔ پچھنی وجود میں آنے والی قو میں اس طرح تخلیق کی گئی تھیں کہ اس کے عوام کے ماہین تناؤ موجود تھا۔ مثال کے طور پر سوڈان کے جنوبی جھے میں عیسائیوں کی اکثریت تھی جبکہ شال میں مسلمان اکثریت میں تھے۔ جولوگ ذہبی اصطلاحوں میں اپنے تشخص کے عادی شال میں مسلمان اکثریت میں تھے۔ جولوگ نہبی اصطلاحوں میں اپنے تشخص کے عادی تھے ان کے لیے ایک مشتر کہ سوڈانی قوم پرتی کو تسلیم کرنا مشکل تھا۔ یہ مسئلہ لبنان میں تو بہت زیادہ خطرناک روپ اختیار کر گیا جہاں آبادی کم از کم تین نہ بی برادر بول میں برابر برابر منتقم تھی یعنی سی شیعہ اور میرونائٹ عیسائی اور اس سے قبل یہ سب خود مخار رہے تھے۔ چنانچہ اقتدار میں شراکت ناممکن ثابت ہوئی۔ آبادیاتی ٹائم بم خانہ جنگی (90-1975ء) کی صورت میں پھٹا جس نے ملک کو المناک انداز میں تقسیم کردیا۔ شام مصر یا عراق جیسے دوسرے ملکوں میں قوم پرتی کو اشرافیہ نے قبول کرلیا لیکن زیادہ روایت پندعوام نے اسے دوسرے ملکوں میں قوم پرتی کو اشرافیہ نے قبول کرلیا لیکن زیادہ روایت پندعوام نے اسے مشلم نہیں کیا۔ ایران میں پہلو یوں کی قوم پرتی اسلام کی براہ راست دشن تھی۔ اس نے ملک کے شعیت سے تعلق کو تو ڑنے اور اس کو اسلام سے پہلے کے زمانے کی قدیم فاری شافت پر استوار کرنے کی کوشش کی۔

جمہوریت نے بھی مسائل پیدا کیے۔ جومصلحین جدیدیت کو اسلام کی بنیادوں پر استوار کرنا چاہتے تھے انہوں نے واضح کیا کہ جمہوریت کا تصور اسلام کے لیے خطرناک ہے۔ اسلامی قانون شور کی اور اجماع کے اصولوں کو بنیادی اہمیت دیتا ہے جس کے مطابق کوئی بھی قانون امت کی اکثریتی رائے سے بنایا جاتا ہے۔ خلفائے راشدین اکثریتی ووٹوں سے منتخب ہوئے تھے۔ یہ سب چیزیں جمہوریت سے بالکل مطابقت رکھتی تھیں۔

مسکلہ صرف وہ طریقہ تھا جس کے تحت مغرب جمہوریت کی تعریف اس طرح کرتا تھا ''عوام کی حکومت' عوام کے ذریعے اورعوام کے لیے۔'' اسلام میں عوام نہیں بلکہ خدا کسی حکومت کو جائز قرار دیتا ہے۔انسانوں کو اس قدر ابھیت دینا ایک طرح کا ''شرک'' ہے' کیونکہ اس سے خدا کے قادر مطلق ہونے پر زک پڑتی ہے۔ تاہم مسلمان ملکوں کے لیے ایسا کرنا ناممکن نہیں تھا کہ وہ مغربی نعروں کے بغیر حکومت کی نمائندہ صورتوں کو متعارف کروا کیں۔لیکن علی طور پر جمہوریت کے تصور کو دھندلا دیا گیا۔ایران میں 1906ء کے آئین انقلاب کے بعد ایرانیوں نے مجلس (آمبلی) قائم کی توشاہ نے روسیوں کی مدد سے اسے ختم کردیا۔ بعد میں جب محبوریت کے وقت کردیا۔ بعد میں جب محبوریت کے کوشش کردیا۔ بعد میں جب تھے تو

امریکیوں نے محسوس کیا کہ وہ انتخابات کے نتائج کو اپنے حق میں حاصل کرنے کے لیے اکثر وبیشتر دھاندلی کرتے ہیں۔ بعد میں امریکیوں نے غیرمقبول محمد رضا شاہ کی حمایت کی جس نے اپنے جدیدیت کے پردگرام کے نفاذ کے لیے نہ صرف مجلس کوختم کردیا بلکہ ایرانیوں کے ان بنیادی انسانی حقوق کی بھی نفی کی جن کی جمہوریت صانت دیتی ہے۔ اس سے دہر سے معیارات کا بھی بتا چلتا ہے۔ مغرب اپنے عوام کے لیے جمہوریت کا دعویٰ تو فخر سے کرتا ہے تاہم مسلمانوں کو آمریت قبول کرنے پر مجبور کیا جاتا ہے۔ 1923ء سے 1952ء کے دوران مصر میں سترہ عام انتخابات ہوئے جو سب کے سب مقبول عام وفد پارٹی نے جیت لیے گر وفد کو صرف پانچ مرتبہ حکومت کرنے کی اجازت دی گئی۔ انہیں یا تو برطانیہ نے یا مصر کے بادشاہ نے جرا اقتدار سے محروم رکھا۔

چنانچے مسلمانوں کے لیے ایک ایسی جدید جمہوری ریاست قائم کرنا مشکل تھا جس میں مذہب بجی دائرے تک محدود ہوتا۔ دیگر حل قدرے تلخ دکھائی دیتے ہیں۔ 1932ء میں سعودی عرب میں بادشاہت قائم ہوئی جس کی بنیاد وہابیت تھی۔ سرکاری نکھ نظریہ تھا کہ آ مین غیر ضروری ہے کیونکہ حکومت کی اساس قرآن ہے۔سعود یوں کا دعویٰ تھا کہ وہ جزیرہ نمائے عرب میں حقیقی اسلام کے وارث ہیں جبکہ علماء نے ریاست کو جائز قرار دے دیا۔اس کے جواب میں بادشاہوں نے روایت پیندانہ ذہبی اقدار کونا فذکیا۔عورتوں کو پر دے میں اور الگ تھلگ رہنے کا حکم دیا گیا 'جوا اور شراب ممنوع قرار دے دیا گیا اور چوروں کے ہاتھ کا سینے جیسی سزاؤں کو قانون کے نظام میں شامل کرلیا گیا۔مثال کے طور پر اخوان المسلمون ابتداء ہی سے سعوایوں کے اسلامی سزائیں استعال کرنے کو نامناسب اور غیرمہذب قرار دے کر تھید کرتی چلی آ رہی ہے۔خصوصاً اس صورت میں کہ حکمران اشرافیہ بے پناہ دولت مند ہے۔ دے کر ججہددولت کی غیرمساویا نہ تقسیم قرآنی اقدار کی زیادہ عقین خلاف ورزی ہے۔

پاکستان ایک اور جدید اسلامی تجربہ ہے۔ ریاست کے بانی محمہ علی جنات " (1948ء۔ 1876ء) سیکولر آ درش کے گرویدہ تھے۔ اورنگزیب کے زمانے سے مسلمان مندوستان میں ناخوش تھے اورخود کو یہاں غیر محفوظ محسوں کرتے تھے۔ انہیں اپنے تشخص کے کھونے کا خوف لاحق تھا اور وہ مندو اکثریت کی طاقت پر مضطرب تھے۔ بیخوف واضطراب 1947ء میں برطانیہ کی طرف سے برصغیر کی تقسیم کی وجہ ہے اس وقت زیادہ گہرا ہوگیا جب دونوں طرف فرقہ وارانہ فسادات بھوٹ پڑے اور ہزاروں لوگ جان سے ہاتھ دھو بیٹھے۔ محمد

علی جنائ آیک ایسا سیاسی ماحول تخلیق کرنا چاہتے سے جس میں مسلمان اپنے نہ ہی تشخیص کی وجہ سے محدود نہ ہوں۔ لیکن ایک مسلمان ریاست کے لیے اس کا کیا مطلب ہوتا جو''سیکوا'' بننے کے لیے اسلامی علامتوں کو بہترین طور پر استعال کرتی ہو؟ ابوالاعلی مودودی (1903-79ء) کی قائم کردہ جماعت اسلامی نے شریعت کے زیادہ سخت نفاذ پر زوردیا اور 1956ء میں آئین نے پاکستان کو با قاعدہ طور پر ایک اسلامی جمہور بیقرار دے دیا۔ اس سے ایک آرزو کی عکاسی ہوتی تھی جو کہ اب ملک کے سیاسی اداروں میں جسم ہوناتھی۔ جزل محمد ایک آرزو کی عکاسی ہوتی تھی جو کہ اب ملک کے سیاسی اداروں میں جسم ہوناتھی۔ جزل محمد ایوب خان (69-1958ء) کی حکومت و لیے ہی جارحانہ سیکولرازم کی مثال تھی جس کا ہم تذکرہ ایوب خان (69-1958ء) کی حکومت و لیے ہی جارحانہ سیکولرازم کی مثال تھی جس کا ہم تذکرہ الیوب خان فون کو رائج کیا۔ ان کا مقصد اسلام کو ایک مہذب (Civil) اور ریا تی کنٹرول کے تابع نہ بہ بنانا تھا لیکن اس کے نتیج میں اسلام پیندوں سے تناؤ بیدا ہوگیا اور کئرار ایوب زوال سے دوچار ہوئے۔

1970ء کی دہائی کے دوران اسلام پند تو تیں حکومت کی نخالفت میں سیجا ہوگئیں اور لیفشٹ سیکولسٹ وزیراعظم ذوالفقارعلی بھٹو (79-1928ء) نے جوئے اور شراب پر پابندی لگا کر آئبیں ہمنوا بنانے کی کوشش کی لیکن بیا اقدامات غیراطمینان بخش ٹابت ہوئے اور جولائی 1977ء میں راسخ العقیدہ مسلمان جزل تحم ضاءالیق نے کامیابی سے انقلاب برپاکردیا اور ایک بناوٹی طور پر زیادہ اسلامی حکومت قائم کی۔ انہوں نے روایق مسلم لباس کو دوبارہ رواج دیا اور اسلامی تعزیری اور تجارتی تو انین کو نافذ کیا۔ لیکن صدر ضیا نے بھی اسلام کوسیای اور معاشی معاملات سے الگ رکھا بلکہ ان معاملات میں ان کی پالیسی علانہ طور پر سیکورتھی۔ اور معاشی معاملات سے الگ رکھا بلکہ ان معاملات کے بعد سے پاکستانی سیاست نمی ناؤ رقابتوں اور اشرانی طبقوں کے درمیان برعنوانی کے سکینڈلوں سے بھری ہوئی ہے نیز اسلام کوائی زندگی میں ہر جگہ موجود ہے لیکن حقیق سیاست کو متاثر نہیں کرتا۔ مصالحت عباسیوں اور پیندوں کا اثر کم ہوگیا ہے۔ اسلام پاکستان کے شخص کے لیے اب بھی اہمیت رکھتا ہے اور معالوں کے اقدام کی علی عدتک رکھنے کے لیے دباؤ ڈالتی ہے تاہم معلولوں کے اقدامات کی باقیات ہے دیاست کو متاثر نہیں کرتا۔ مصالحت عباسیوں اور شے ۔ لگتا ہے ریاست اسلامی جماعتوں کو ایک حد تک رکھنے کے لیے دباؤ ڈالتی ہے تاہم معاملات کی بیصورت آ درش سے کوسوں دور ہے۔ ہندوستان کی طرح ایٹی ہتھیارون پر معہ ہو معاملات کی بیصورت آ درش سے کوسوں دور ہے۔ ہندوستان کی طرح ایٹی ہتھائی حصہ باللہ معاملات کی بیصورت آ درش سے کوسوں دور ہے۔ ہندوستان کی طرح ایٹی ہتھائی حصہ بی نامناسب حد تک زیادہ رقومات صرف کی جاتی ہیں جبکہ آ بادی کا کم سے کم ایک تہائی حصہ بی

بی کے ساتھ غربت وافلاس میں جی رہا ہے نیہ ایک الی صورتحال ہے جو کہ حقیقی اسلام کے احساس ہمدردی کے منافی ہے۔ اسلام پند جو محسوس کرتے ہیں کہ وہ ریاست کے جبر کا شکار ہیں پر وی ملک افغانستان کی بنیاد پرست طالبان حکومت جیسی حکومت اپنے ملک میں بھی نافذ کرنا جاہتے ہیں۔

بير حقيقت اپني جله كه مسلمان اجهي تك بيسوي صدى كا مثالي نظام معاشرت و سیاست حاصل نہیں کر سکے تاہم اس کا بیمطلب نہیں ہے کہ اسلام جدیدیت سے مطابقت نہیں ر کھتا۔ اپنی ساری تاریخ میں مسلمان ریائی و ھانچوں کو ایک اسلامی مثالیے کے مطابق تشکیل دیے کے لیے جدوجہداورایک درست رہنما کی جبتو کرتے رہے ہیں۔اس کی وجہ یہ ہے کہ کسی بھی ندہی قدر کی طرح سچی اسلامی ریاست کا تصور بھی مادرائی (Transcendent) ہے اسے بھی انسانی صورت میں ظاہر نہیں کیا جا سکا اوریہ ہمیشہ کمزور اور ناقص انسانوں کی گرفت ے نکل جاتا ہے۔ مذہبی زندگی دشوار ہوتی ہے جبکہ ہماری جدید ثقافت کی سیکور عقلیت پیندی تمام بری روایوں کے لوگوں کے لیے خصوصی مسائل بیدا کرتی ہے۔عیسائی ، جو کہ سیاست کی نبت عقیدے سے زیادہ مغلوب ہیں' اینے ندہب کو جدید حیت سے ہم آ ہنگ کرنے کی جدوجہد میں عقائدی مسلوں سے نبردآ زما ہورہے ہیں۔مثال کے طور پر وہ حضرت عیسیٰ کی الوميت يربحث كررے بين كچھ لوگ عقيدے كى قديم صورتوں سے چمنے موئے بين جبكه دیگرلوگ زیادہ انقلابی حل ڈھونڈ رہے ہیں۔بعض اوقات سیحثیں اذیت وہ ہوجاتی ہیں' یہاں تك كريخ كلامى بھى ہونے لگتى ہے۔اس كى مجديد ہے كديد معاملات عيسانى بصيرت كے قلب میں نہاں مذہبیت کو چھو لیتے ہیں۔ایک جدید اسلامی ریاست کے لیے جدوجہداسی مخمصے کے مماثل ہے۔ ہرزمانے کے مذہبی لوگوں کواپی روایات کے تحت اپی مخصوص جدیدیت کے چیلنے کا جواب دینا ہےاوراسلامی حکومت کی ایک مثالی صورت کی جنتو کوانو کھانہیں سمجھنا چاہیے بلکہ اسے جو ہری طور پر ایک مذہبی سرگرمی تصور کرنا جا ہے۔

# بنیاد برستی

مغربی میڈیا اکثروبیشتریت تاثر دیتا ہے کہ''بنیاد پری ' کے نام سے مشہور ندہی جدوجہد' جوبعض اوقات متشددانہ بھی ہوجاتی ہے' ایک خالصتاً اسلامی مظہر ہے۔ جبکہ معاملہ پیر نہیں ہے۔ بنیاد برسی ایک عالمی (گلوبل) حقیقت ہے اور جاری جدیدیت کے جواب میں ہر بوے عقیدے میں رونما ہو چکی ہے۔ بنیاد پرستانہ یہودیت ہے؛ بنیاد پرستانہ عیسائیت ہے؛ بنیاد پرستانہ ہندومت ہے بنیاد پرستانہ بدھ مت ہے بنیاد پرستانہ سکھ مت ہے اور بہال تک کہ بنیاد پرستانہ کنفوشس مت بھی موجود ہے۔عقیدے کی بیقتم سب سے پہلے امریکہ میں عیسائیت میں بیسویں صدی کے شروع میں رونما ہوئی تھی۔ وہ اتفاقی نہیں تھی۔ بنیادیریتی کوئی ہمہ کیوشم کی تحریک نہیں ہے بلکہ بنیاد پرتی کی ہرصورت میہاں تک کدایک ہی روایت میں بھی ا آ زادانه طور پر بروان چڑھتی ہے اور اپنی علامتوں اور ولولوں کی حامل ہوتی ہے تا ہم اس کی مختلف قسموں میں ایک خاندانی مشابہت ہوتی ہے۔ دیکھا یہ گیا ہے کہ کوئی بنیاد پرستانہ تحریک مغربی بدیدیت کے ظہور کے رعمل میں فوری طور پرنہیں انجرتی بلکہ صرف اس وقت رونما ہوتی ہے جب جدیدیت پذیری کاممل کافی آگے بڑھ چکا ہوتا ہے۔ ابتداء میں مذہبی لوگ ا بنی روایتوں کی اصلاح کی کوشش کرتے ہیں اور جدید ثقافت کواپناتے ہیں۔ حبیبا کہ ہم دمکیر چے ہیں کہ سلمان مصلحین نے ایما ہی کیا تھا۔ تاہم جب ان اعتدال ببندانہ اقدامات کو بے سودیایا جاتا ہے تو کچھلوگ زیادہ انتہالبندانہ طریقے استعال کرنے لگتے ہیں اور یوں ایک بنیاد پرستانہ تحریک جنم لے لیتی ہے۔ ماضی پر نظر ڈالیں تو پتا چاتا ہے کہ بنیاد پرتی سب سے سلے جدیدیت کے شوکیس امریکہ میں پیدا ہوئی اور باقی دنیا میں بعد میں۔ در حقیقت تینول

#### **€**181**﴾**

تو حیدی مذاہب میں سے اسلام میں بنیاد پرتی سب سے آخر میں تب رونما ہوئی جب 1960ء اور 1970ء کے عشروں میں جدید ثقافت اسلامی دنیا کے اندر جڑ پکڑنا شروع ہوئی۔اس وقت تک بنیاد پرتی عیسائیوں اور یہود یوں میں خوب رائخ ہو چکی تھی جو کہ جدیدیت کے تجربے سے بہت پہلے گزر کیکے تھے۔

تمام مذاہب کی بنیاد پرست تح یکیں کیسال خصوصیات کی حامل ہوتی ہیں۔وہ اینے وعدے یورے نہ کرنے والی جدیدیت سے ایک گہری مایوی اور تفر کومنکشف کرتی ہیں۔ وہ حقیقی خوف کو بھی ظاہر کرتی ہیں۔ میں نے جتنی بنیاد پرستانہ تحریکوں کا بھی مطالعہ کیا ہے وہ سب اس بات کی قائل نکلیں کہ سیکوار حکومت نے مذہب کومٹا دینے کا تہید کیا ہوا ہے۔ تاہم پیہ ر عمل ہمیشہ خوف کے تحت ہی سامنے نہیں آیا۔ ہم دیکھ چکے ہیں کہ اسلامی دنیا میں سیکولرازم کو اکثر بہت جارحانہ انداز میں نافذ کیا جاتا رہا ہے۔ بنیاد پرست لوگ جدیدیت کی پورش سے پہلے فیضان کے لیے ماضی کے''سنہری دور'' کی طرف دیکھا کرتے تھے لیکن وہ مریینا نہ طور یر وسطی عہد کی طرف واپس نہیں جارہے ہیں۔ یہ سب حقیقت میں جدید تحریکیں ہیں اور ہمارے زمانے کے علاوہ کسی دوسرے زمانے میں رونما ہو بھی نہیں سکتی تھیں۔ مذہب کی نئی تعبیر کے حوالے سے بیرسب اختراع پیند اور انقلابی ہیں۔اس طرح بنیاد برتی جدید منظر کا ایک لازمی حصہ ہے۔ جہاں کہیں بھی جدیدیت جزیں پکڑتی ہے' وہیں ایک بنیاد پرستانہ تحریک اس کے شعوری رقمل کے طور پر رونما ہوجاتی ہے۔ بنیاد پرست لوگ کسی جدید پیش رفت کی مخالفت اپنی روایت پرضرورت سے زیادہ اصرار کے ذریعے کرتے ہیں۔ وہ سب کے سب یہاں تک کہ امریکہ میں بھی ہے جمہوریت اور سیکولرازم پرشدید تقید کرتے ہیں۔ چونکہ عورتوں کی آ زادی جدید ثقافت کا ایک نمایاں کارنامہ ہے اس لیے بنیاد پرست لوگوں روایت زری صنفی کردار پر نیز عورتوں کو پردے اور گھر میں واپس جانے پر زور دیتے ہیں۔ لہذا بنیاد پرست کمیونی کو جدید تجربے کے دھند لے رُخ کے طور پر دیکھا جا سکتا ہے۔ بیہ جدیدیت کے بعض زیادہ تاریک پہلوؤں کوبھی نمایاں کرسکتی ہے۔

چنانچہ بنیاد پرت جابرانہ سکورازم کے ہمراہ موجود ہوتی ہے۔ بنیاد پرست لگ بھگ ہیشہ میٹھہ سے محسوں کرتے ہیں کہ لبرل یا جدت پند حکومت ان کی مخالف ہے۔ اس کے نتیج میں ان کے نظریات اور رویہ زیادہ انتہا پندانہ ہوجاتا ہے۔ ٹینی سی کے مشہور سکوپس مقد ہے ان کے نظریات اور رویہ زیادہ انتہا پندانہ ہوجاتا ہے۔ ٹیک سکولوں میں نظریہ ارتقا کی اور 1925ء) کے بعد جب پروٹسٹنٹ بنیاد پرستوں نے پبلک سکولوں میں نظریہ ارتقا کی

#### **€182**}

تدریس کورو کنے کی کوشش کی تھی سیکولر پریس نے ان کا اس قدر مضحکہ اڑایا کہ ان کی الہمیات میں زیادہ رقبل پیدا ہوگیا اور وہ ساسی منظرناہے پر بائیں سے انتہائی دائیں جانب مڑ گئے۔ جب سیکولر تنقید بہت زیادہ شدید ہوتو بنیاد پرستوں کار عمل اس ہے بھی زیادہ شدید ہوتا ہے۔ لہٰذا بنیاد پرستی معاشرے میں ایک بڑے شگاف کو منکشف کرتی ہے جو کہ سیکولر ثقافت کو برنے والوں اور اسے برائی سمجھنے والوں کو تقسیم کردیتا ہے۔ جوں جوں وقت گزرتا جاتا ہے دونوں فریق اتنا ہی زیادہ ایک دوسرے کو سمجھنے سے قاصر ہوتے جاتے ہیں۔ یول بنیاد پری لبرل یا سیور اوگوں کے ساتھ کسی ثقافت یا قوم کے اندر ہی ایک داخلی جھڑے کی صورت میں شروئ ہوتی ہے۔مثال کے طور پر پہلی صورت میں مسلمان بنیاد پرست مغرب یا اسرائیل جیسے خارجی و من کی بجائے اپنے ایسے ہم وطنوں یا سلمانوں کی مخالفت کریں گئ جو جدیدیت کے بارے میں زیادہ مثبت رائے کے حامل ہوں۔ایسااکٹر و بیشتر ہوتا ہے کہ بنیاد پرست مرکزی دھارے کی ثقافت ہے الگ ہوکر اپنا خالص عقیدے کا ایک حصار تخلیق کر لیتے ہیں۔ (مثال کے طور پر جیسا کہ روشلم یا نیویارک میں انتہائی زیادہ روایت پسند یہودی کرتے ہیں )۔بعض اوقات وہ جارحیت کا مظاہرہ بھی کرتے ہیں جو مرکزی دھارے کوواپس سیدھے راستے پر ں لانے اور دنیا کو دوبارہ پاک کرنے کے لیے کئی صورتیں اختیار کرسکتا ہے۔تمام بنیاد پرست محسوس کرتے ہیں کہ وہ بقا کی جنگ لڑ رہے ہیں اور چونکہ ان کی پشت دیوار سے لگی ہوتی ہے اس لیے وہ یقین کر سکتے ہیں کہ انہیں جنگ لڑنا ہی ہوگی۔اس سوچ کے ساتھ بھی جھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ کچھ بنیاد پرست دہشت گردی اختیار کر لیتے ہیں۔ تاہم اکثریت تشدد آمیز کارروائیاں نہیں کرتی بلکہ زیادہ قانون پیندانہ طریقے ہے اپنے عقیدے کے احیاء کی کوشش

جہاں تک ندہب کو گوشے ہے نکالنے اور مرکزی سنی پرلانے کا تعلق ہے تو بنیاد پرست کامیاب رہے ہیں لہذا اب یہ بین الاقوا می معاملات میں ایک بار پھراہم کردارادا کررہا ہے۔ یہ ایک ایس پیش رفت ہے جس کے بارے میں بیسویں صدی کے درمیان میں سوچا ہمی نہیں جا سکتا تھا' جب سیکولرازم عروج پر دکھائی دیتا تھا۔ یقینا 1970ء کی دہائی ہے اسلامی دنیا کا معاملہ بھی ایسا ہی چلا آ رہا ہے تاہم بنیاد پرتی فدہب کو ایک سیاسی مقصد کے طور پر تو یہ تحریکیں سیکولرلوگوں کے عوامی زندگیوں سے الوہیت کو نکال دینے کے عمل کے خلاف بغاوتیں ہیں نیز جدید دنیا میں روحانی اقدار کو

#### **∉**183∳

غالب کرنے کی مسلسل مایوسانہ کوشش۔ تاہم بنیاد پرتی کی آگ کو تیز کرنے والی مایوی اور خوف ندہبی روایت کو بھی مسنح کردیتے ہیں اوراعتدال اور مصالحت و مفاہمت کی تبلیغ کرنے والوں کی قیمت پراس کے جارحانہ پہلوؤں کوزیادہ ابھار دیتے ہیں۔

اسلامی بنیاد پرتی ان عوی خصوصیات ہے بہت زیادہ مملو ہے۔ تاہم یہ سوچنا درست نہیں ہے کہ خود اسلام ہی کوئی متشددانہ یا جوئی خصوصیت رکھتا ہے جو مسلمانوں کو جدیدیت کے جنونی اور متشددانہ استرداد پر اکساتی ہے۔ مسلمان بھی دنیا کے تمام نداہب کے بنیاد پرستوں جیسے ہی ہیں اور ان میں جدید سیکور ثقافت کے بارے میں گہرے شکوک مشترک طور پرموجود ہیں۔ یہ بھی ذکر کردینا چاہیے کہ مسلمان 'بنیاد پرتی'' کی اصطلاح استعال کرنے پر جواعتراض کرتے ہیں وہ بالکل درست ہے کیونکہ امر کی پروشٹوں نے تو اسے مثر بیطور پر اصول کرتے ہیں وہ بالکل درست ہے کیونکہ امر کی پروشٹوں نے تو اسے مثر بیطور پر اصول '' کی اصطلاح اسلامی فقہ کے بنیادی اصولوں کی ترجمانی کرتی ہے اور چونکہ تمام مسلمان ان پرمتفق ہیں اس لیے سارے ہی مسلمانوں کو ''اصولیہ'' کیا صاحلاح اسلامی فقہ کے بنیادی اصولوں کی ترجمانی کرتی ہے اور چونکہ تمام مسلمان ان پرمتفق ہیں اس لیے سارے ہی مسلمانوں کو ''اصولیہ'' کرتی ہے جس کے ذریعے ہمیں ان کہا جا سکتا ہے۔ تاہم تمام فامیوں کے باوجود سے واحد اصطلاح ہے جس کے ذریعے ہمیں ان جنگ آزما نذہبی تحریکوں کے فاندان کا ذکر کرنا ہے جبکہ اس کا تسلی بخش متبادل ڈھونڈ نا کافی مشکل ہے۔

پاکتان کی جماعت اسلامی کے بانی ابوالاعلی مودودی اولین بنیاد پرست نظریہ سازوں میں سے ایک ہیں۔ وہ مغرب کی زبردست قوت کواس زاویے سے دیکھتے تھے کہ یہ اسلام کو کیلئے کے لیے جمع ہور ہی ہے۔ ان کا کہنا تھا کہ اگر مسلمان اپنے نذہب اور ثقافت کی بقا جاہتے ہیں تو انہیں بڑھتے ہوئے سیکولرازم سے لڑنے کے لیے لازما اکٹھے ہونا ہوگا۔ مسلمانوں نے پہلے بھی دشمن معاشروں کا سامنا کیا تھا اور وہ تاہیوں سے بھی دوچار ہو چکے مسلمانوں نے پہلے بھی دشمن معاشروں کا سامنا کیا تھا اور وہ تاہیوں سے بھی دوچار ہو چکے تھے۔ تاہم جمال الدین افغانی سے آغاز کرتے ہوئے اسلام میں ایک اور ربحان بھی سرایت کرگیا۔ مغرب کے خطرے نے مسلمانوں کو پہلی بار مزاحمت کرنے پر مجود کردیا تھا۔ مودودی نے مکمل سیکولر نظریے ہی کومسر دکردیا 'لین وہ آزادی کی ایک اسلامی النہیات پیش کررہے نے مکمل سیکولر نظریے ہی کومسر کے انہا کہ ہم ایک اسلامی النہیات بیش کردے سے چوبکہ صرف خدا ہی مطاق ما کم ہے للذا کی وہمی کی دوسرے انسان سے احکامات نہیں لینے جاہئیں۔ نوآبادیا تی جہاد کی صدا بلند کی۔ ان کا کہنا تھا کہ جس طرح رسول کریم علیا ہے۔ مودودی نے آئی جہاد کی صدا بلند کی۔ ان کا کہنا تھا کہ جس طرح رسول کریم علیاتہ نے ''جاہلیت'

#### **€184**

(اسلام سے پہلے کے زمانے کی جہالت اور سفاکی) کے خلاف جنگ کی تھی اس طرت آخ کے مسلمانوں کو مغرب کی جدید جاہلیت کے مقابلے کے لیے اپنی ساری قو توں کو استعال کرنا چاہیے۔

تاہم سُنی دنیا میں اسلامی بنیاد ریسی کے حقیق بانی سید قطب (66-1906ء) تھے جو کہ مودودی سے بہت متاثر تھے۔ اگر چہ وہ حقیقت میں انتہالپندنہیں رہے تھے تاہم مغربی ثقافت اورسيكولرسياست كے حوالے سے جوش اور ولولے سے لبريز تھے۔ 1953ء ميں اخوان المسلمون كاركن بننے كے بعد بھى وہ ايك ايسے اصلاح پيند ہى رہے جومغر بى جمہوریت كوايك اسلامی جہت دینے کے بارے میں پرامید تھا جس سے ایک کاملاً سیکورنظریے کے رطب و یابس سے بچا جاسکتا ہو۔ تاہم 1956ء میں ناصر نے انہیں اخوان المسلمون کا رکن بننے کی یاداش میں قید کردیا اور عقوبت خانے میں وہ اس سوچ کے قائل ہو گئے کہ مذہبی اور سیکولرلوگ ا یک ہی معاشرے میں امن کے ساتھ نہیں رہ سکتے۔انہوں نے اخوانوں پر ہونے والے ظلم و ستم کا مشاہدہ کیا اورمصر میں مذہب کے کر دار کومحدود کرنے کے ناصر کے واضح عزم برغور وفکر کیا۔ وہ جاہلیت کی تمام خصوصیات کو دیکھ سکتے تھے' جے انہوں نے الی بربریت قرار دیا جو ہمیشہ عقیدے کی وشمن رہی تھی اور مسلمان پابند ہیں کہ رسول کریم ﷺ کی مثال برعمل کرتے ہوئے موت تک اس سے جنگ اؤیں۔ قطب مودودی سے آ کے چلے گئے تھے جو کہ صرف غیرمسلم معاشروں کو''جاہلی'' قرار ویتے تھے۔ جاہلیت کی اصطلاح کو روایتی مسلمان مؤرخ عرب میں اسلام سے پہلے کے زمانے کو بیان کرنے کے لیے ہی استعال کرتے آئے تھے لیکن قطب نے اس کا اطلاق معاصر مسلمان معاشرے پر بھی کیا۔ ناصر جیسے حکمران جو ظاہرہ طور پر اسلام کا نام لیتے ہیں مگر ان کی گفتاروا عمال ثابت کرتے ہیں کہ وہ مرتد ہیں لہذا مسلمانوں پر فرض ہے کہ وہ ایس حکومت کوختم کردیں' بالکل ای طرح جس طرح رسول کریم ﷺ نے مکہ کے مشرکوں (آپﷺ کے عہد کی جاہلیت) کواپنی اطاعت پرمجبور کردیا تھا۔ ناصر کے متثددانہ سیکورازم کی وجہ سے قطب نے اسلام کی ایک ایک صورت وضع کی جس نے قرآن کے پیغام اور رسول کریم ﷺ کی حیات مبارکہ دونوں کومنح کردیا۔ قطب نے مسلمانوں کو حضرت محمد عظی کے سانچے میں ڈھلنے کی تلقین کی بعنی انہیں معاشرے کے مرکزی دھارے ہے الگ ہوجانا چاہیے۔ (جیسے حضرت محمد ﷺ نے مکہ سے مدینہ ہجرت کرلی تھی) اور پھر ایک متشددانہ جہاد میں معروف ہوجانا جا ہے۔ حالانکہ حضرت محمد علیہ نے حقیقت

#### **€185**€

میں عدم تشدد کی ایک صاف دلانہ پالیسی کے ذریعے آخرکار فتح حاصل کر لی تھی۔قرآن نے فرہبی معاملات میں جرواستبداد کی تھلم کھلا مخالفت کی اور اس کا وژن علیحدگی اور اخراج کے پرچار سے بہت مختلف لیعنی اعتدال اور شمولیت کا تھا۔ قطب کا اصرار تھا کہ اعتدال کے قرآنی تھم پرعمل صرف اسلام کی سیاسی فتح اور ایک حقیقی اسلامی ریاست کے قیام کے بعد ہی کیا جا سکتا ہے۔ بینی انتہا پیندی اس گہرے خوف سے بھوٹی تھی جو کہ بنیاد پرستانہ فدہب کے قلب میں نہاں ہوتا ہے۔ قطب باتی نہ رہے۔ ناصر کی ذاتی تاکید پر آئبیں 1966ء میں سزائے میں سزائے موت دے دی گئی۔

ہر سنّی بنیاد پرست تحریک قطب سے متاثر رہی ہے۔ اس نے مسلمانوں کو انوارالسادات جیسے رہنماؤں کو تل کرنے کی تحریک دی میں مذمت کرتے ہوئے کہ وہ اپنے عوام کے لیے جاری کی گئیں جابرانہ پالیسیوں کی وجہ سے ایک جابلی حکران تھا۔ 1994ء میں افغانستان میں برسراقتدار آنے والے طالبان بھی ان کے نظریے سے متاثر ہیں۔وہ اپنے نکتہ نظر کے مطابق اسلام کے اصلی وژن کی طرف واپس آنے کا تہیہ کیے ہوئے ہیں۔ علماء حکومت کے لیڈر ہیں عورتوں کو بردے میں رہنے کا یابند کردیا گیا ہے اور انہیں پیشہ ورانہ زندگی میں حصہ لینے سے روک دیا گیا ہے۔ صرف اسلامی نشریات کی اجازت ہے اورسنگساری اور اعضاء کا منے کی اسلامی سزائیں دوبارہ متعارف کرائی جارہی ہیں۔مغرب کے پچھ حلقوں میں طالبان کو کامل مسلمانوں کے طور پر دیکھا جاتا ہے۔لیکن ان کی حکومت بنیادی اسلامی تصورات کی خلاف ورزی کررہی ہے۔ بیشتر طالبان (مدرسوں کے طلباء) پختون ہیں اور ان غیر پختونوں کو نشانہ بنانے کا رجحان رکھتے ہیں' جو ملک کے شال میں حکومت کے خلاف لڑ رہے ہیں۔حالانکہ قرآن اور رسول کریم ﷺ نے اس طرح کی نسلی شاونیت سے منع فرمایا تھا۔ الليتوں كے ساتھ ان كا درشت رويہ بھى واضح قرآنى تقاضوں كے خلاف ہے۔عورتوں كے خلاف طالبان کی امتیازی روش رسول کریم ﷺ کےعمل اور اولین امت کی روش کے مکمل طور پر خلاف ہے۔ تاہم طالبان این انتہائی محدود مذہبی وژن کے حوالے سے خاص قتم کے بنیاد برست بین (جو کہ کچھ یا کتانی مرسول میں ان کی تک نظری برمنی تدریس کی عکای کرتا ہے) 'جوعقیدے میں تحریف کرتا ہے اور اس کو اصل رائے سے بالکل الٹ سمت میں موڑ دیتا ہے۔تمام بوے عقیدوں کی طرح مسلمان بنیاد پرست بھی اپنی بقا کی جدوجہد میں ندہب کو جبراورحیٰ که تشدد کا بھی آلہ بنالیتے ہیں۔

#### **∉186**}

تاہم بیشتر سُنی بنیاد پرست اس طرح کے انتہاپیند نہیں ہیں۔ 1970ء اور 1980ء کے عشروں میں ابھرنے والی بنیاد پرتی کی تحریکیں دنیا کو تبدیل کرنے کے لیے کوشال تھیں' کین تشدد کی بجائے تبلیغ کے ذریعے۔ 1967ء میں اسرائیل کے ہاتھوں عرب افواج کی شکست کے بعد پورے مشرقِ وسطی میں مذہب کی طرف جھکاؤ زیادہ ہو گیا۔ ناصر جیسے لیڈروں کی پرانی سکولر پالیسیاں بے اعتبار ہوکررہ گئیں۔لوگ محسوس کرتے تھے کہ مسلمان اس لیے ناکام ہو گئے تھے کیونکہ وہ اپنے ندہب کے ساتھ سیے نہیں تھے۔ وہ بیدد کی سکتے تھے کہ مغرب ین تو جمہوریت اورسیکورازم خوب کام کررہے ہیں جبکہ اسلامی دنیا میں عام مسلمانوں کی بجائے صرف اشرافیہ ہی کواس کے فوائد حاصل ہوئے ہیں۔ بنیاد پرتی کوایک'' مابعد جدید'' (بیسٹ ماڈرن) تحریک کے طور پر بھی دیکھا جا سکتا ہے جو جدیدیت کے پچھے اصولوں اور ولولوں کو مستر د کرتی ہے مثلاً نوآبادیاتی نظام۔ بوری اسلامی دنیا میں طالب علموں اور کارخانوں میں کام کرنے والے محنت کشوں نے اپنے ماحول کی تبدیلی کا آغاز کیا۔انہوں نے ا بنی یونیورسٹیوں اور کارخانوں میں مجدیں تعمیر کیں 'جہاں وہ صلوٰۃ قائم کرسکیں' حسن البنا کے انداز میں اسلام کی اساس پر فلاحی تنظیمیں بنائیں جن سے یہ ظاہر ہوتا تھا کہ اسلام سیکور حکومتوں کی نسبت لوگوں کی زیادہ خدمت کرتا ہے۔ جب طلبہ کسی لان کے سامیہ وار گوشے ۔۔ یاحتی کرایک نوٹس بورڈ ۔۔ کوایک اسلامی علاقہ قرار دیتے تو وہ محسوس کرتے کرانہوں نے سیکولر معاشرے میں الگ تھلگ کردیئے گئے اسلام کو اس محدودسلطنت سے ذکالنے کی ایک چھوٹی سی لیکن اہم کوشش کی ہے اور اسلام کے لیے ۔ چھوٹا ساسہی ۔۔ دنیا میں ایک حصہ دوبارہ حاصل کرلیا ہے۔ وہ تقدس کی سرحدول کو آ کے ہی آ گے بڑھاتے جاتے ان یہودی بنیاد پرستوں کی طرح جنہوں نے عرب زمین پر دعویٰ کرتے ہوئے اور اسے یہودیت کی سريتي ميں لاتے ہوئے مقبوضہ مغربی كنارے ميں آبادياں بنالي تعين \_

اسلانی لباس کو د دبارہ اپنانے کے پیچھے بھی بہی اصول کارفرما ہے۔ جب اسے لوگوں کی مرتنی کے خلاف ان پر لازم قرار دے دیا جائے (جیسا کہ طالبان نے کیا) تو یہ جابرانہ اقدام بن جاتا ہے اور رضا شاہ پہلوی کی جارحانہ سیکنیوں کی طرح سخت ردمل پیدا کرتا ہے۔ تاہم بہت می مسلمان عورتیں محسوس کرتی ہیں کہ پردہ کرنا نوآ بادیاتی دور سے پہلے کے زمانے کی طرف علامتی واپسی ہے جب ان کے معاشرے کو اپنے حقیقی رائے سے ہٹایا مہیں گیا تھا۔ اگر چہ انہوں نے فقط گھڑی کی سوئیاں پیچھے نہیں کیں۔ سروے ظاہر کرتے ہیں مہیں گیا تھا۔ اگر چہ انہوں نے فقط گھڑی کی سوئیاں پیچھے نہیں کیں۔ سروے ظاہر کرتے ہیں

#### **€187**}

کہ پردہ نشین عورتوں کی اکثریت صنف جیسے معاملات پر ترقی پسندانہ آراکی حامل ہے۔ دیہی علاقوں سے یو نیورٹی پہنچنے والی اور بنیادی خواندگی سے آگے تک پڑھنے والی اپنے خاندان کی کہا کہ اسلامی لباس سلسل فراہم کرتا ہے اور جدیدیت کی طرف پیش رفت کو دوسری صورت میں پیدا ہونے والی دقتوں سے کم دشوار بنا دیتا ہے۔ وہ جدید دنیا میں شامل رہی ہیں مگر اپنی شرائط پر اور اسلامی تناظر میں جو کہ ان کے سفر کو تقدس عطا کر دیتا ہے۔ پردے کو جدیدیت کے چند کم شبت پہلوؤس پر ایک تقید بھی سمجھا جا سکتا ہے۔ یہ جنسی معاملات میں مغرب کے سب بچھ عیاں کردینے کی اجنبی پابندی کو رد کرتا ہے۔ مغرب میں بیشتر لوگ اپنے جسموں کا مظاہرہ کرنے کو اپنا استحقاق سمجھتے ہیں وہ بڑھا ہے کہ آثار کے خلاف عمل کرنے اور ای زندگی سے چئے رہنے کی کوشش کرتے ہیں۔ مسلمانوں کے مستور بدن ان کے ماورائیت اساس ہونے کی غمازی کرتے ہیں اور لباس کی کیسا نیت طبقاتی اختلافات کو مناتی ہے۔ نیز مغرب کی انفرادیت پسندی کے مقابلے میں کمیونی کی اہمیت کو واضح کرتی ہے۔

لوگ ندہب کو اکثر وہیشتر جدید تصورات اور ولولوں کو قابل فہم بنانے کے لیے استعال کرتے ہیں۔مثال کے طور پر 1776ء کے امریکی انقلاب کے زمانے کے تمام امریکی کیونسٹ وطن کے بانیوں کے سیکولر نظر یے کو سیحقتہ تک نہیں ہے۔ انہوں نے جدو جہد کوعیسائی رنگ دیا تاکہ وہ نئی دنیا کی تخلیق کے لیے سیکولر لوگوں کے شانہ بشانہ لڑسکیں۔ پچھ شنی اور شیعہ بنیاد پرست بھی جدید نقافت کے اجنبی اصولوں کو آشنا بنانے کے لیے مذہب کو استعال کررہے ہیں اور اسے زیادہ قابل قبول بنانے کے لیے روحانی تناظر عطا کررہے ہیں۔ یوں ایک بار پھروہ خاموثی سے تسلیم کررہے ہیں کہ مخربی ثقافت کی بجائے دیگر ثقافتوں کی بنیاد پر بھی جدید بنا جا سکتا ہے۔ 9-1978ء کے ایرانی انقلاب کو اس روشیٰ میں دیکھا جا سکتا ہے۔ محمل جا سکتا ہے۔ والیہ میں کے دوران آیت اللہ روح اللہ خمینی (89-1902ء) ایران کے لوگوں کو محمل رضا شاہ کی ظالمانہ اور غیر آئینی پالیسیوں کے خلاف احتجاج کرنے کے لیے گلیوں میں لے آئے شخ انہوں نے بادشاہ کو کر بلا میں حضرت امام حسین می کوشہید کروانے والے اموی خلیفہ یزید کا خطاب دیا 'جو کہ شیعیت میں غیر منصف حکمران کی علامت ہے۔ ایسے جرواستہداد کے خلاف لڑنا مسلمانوں پر فرض ہے اور جن لوگوں کو انقلاب کی سوشلسٹ صدامتحرک نہیں کر عتی خلاف لڑنا مسلمانوں پر فرض ہے اور جن لوگوں کو انقلاب کی سوشلسٹ صدامتحرک نہیں کر عتی حقے۔ خلاف لڑنا مسلمانوں پر فرض ہے اور جن لوگوں کو انقلاب کی سوشلسٹ صدامتحرک نہیں کر عتی حقے۔ خلاف لؤنا مسلمانوں پر فرض ہے اور جن لوگوں کو انقلاب کی سوشلسٹ صدامتحرک نہیں کر عتی حقے۔

#### **€188**

خمینی نے شاہ کی سیکولر قوم پرتی کاشیعی متبادل پیش کیا۔ وہ اماموں کے ساتھ زیادہ سے زیادہ مشابہہ ہوتے چلے گئے۔ ان پر حملے کیے گئے انہیں زندان میں ڈالا گیا اور چند اماموں کی مشابہہ ہوتے چلے گئے۔ ان پر حملے کیے گئے انہیں زندان میں ڈالا گیا اور چند اماموں کی طرح انہیں بھی ایک غیر منصف حکمران نے تقریباً قتل ہی کردیا تھا، انہیں جمراوطن بدر کردیا گیا۔ حضرت علی اور حضرت امام حسین گی طرح انہوں نے بہادری کے ساتھ ناانصافی کی مخالفت کی اور بھی اسلامی اقدار کے لیے سینہ سپر ہوگئے۔ تمام اماموں کی طرح وہ ایک عملی صوفی مشہور تھے۔ حضرت امام حسین کی طرح، بین کا بیٹا کر بلا میں شہید کردیا گیا تھا، خمینی کے بیٹے مصطفیٰ کو بھی شاہ کے کارندوں نے قتل کردیا۔

نيم سركاري اخبار' اطلاعات' ميل خميني يربهتان آميز تقيد اور گليول ميل احتجاج كرنے والے مدرسوں كے نوجوان طالب علموں كے دل دہلا دينے والے قل عام كے بعد 1978ء میں انقلاب بریا ہوا تو خمینی نے دوررہ کر (نجف سے جہاں وہ جلاوطنی میں قیام پذیر تھ) آپریشنز کے لیے یوں ہرایات جاری کیں جیسے وہ امام غائب ہوں۔ سیکور افراد اور دانثورعلاء کے ساتھ مل کر جدو جہد کرنے کے لیے راضی تھے کیونکہ وہ جانتے تھے کہ صرف تمینی ہی عوام کی تائید وحمایت حاصل کر سکتے ہیں۔اسلامی انقلاب واحد ایسا انقلاب تھا جو بیسویں صدی کے ایک نظریے ہے متاثر تھا (روی اور چینی انقلابات کارل مارکس کے انیسویں صدی کے وژن سے متاثر تھے ) ۔ خمینی نے شیعیت کی ایک نئی انقلابی تعبیر کی۔ ان کا کہنا تھا کہ امام غائب کی عدم موجودگی میں صرف مقدس قانون سے آگاہ روحانی طور پر فیضان یافتہ فقیہہ ہی قوم پر حکمرانی کاحق رکھتا ہے۔ بارہ اماموں کو ماننے والے شیعہ صدیوں سے مذہبی پیشواؤں کو حکومت میں شرکت سے روکے ہوئے تھے تاہم ولایت فقیمہ کے اس انقلالی نظریے کوشلیم كرنے ير رضامند تھ (كوكہ بہت سے علماء رضامند نہيں تھے) 1 بورے انقلاب كے دوران کر بلاک علامتیں چھائی رہیں۔ فوت ہونے والوں کے لیے منعقد کی جانے والی ماتمی تقریبات اور حضرت حسین کے احرام میں نکالے جانے والے عاشورہ کے جلوس حکومت کے خلاف مظاہروں میں ڈھل گئے۔ کربلا کے واقع سے تحریک پاکر عام شیعوں میں شاہ کی بندوقوں کا سامنے کرنے کا حوصلہ پیدا ہوا اور ہزاروں لوگوں نے کفن اوڑھ کرموت کو گلے لگا لیا۔ ند بب اتنا طاقتور ثابت ہوا کہ اس نے پہلوی ریاست کومنہدم کردیا جو کہ مشرقِ وسطی میں سب سے زیادہ مشحکم اور طاقتور دکھائی دی تھی۔

تاہم تمام بنیاد پرستوں کی طرح خمینی کا وژن بھی منے شدہ تھا۔ تہران میں امریکی رینالیوں کا واقعہ (اور بعدازاں ایرانی مثال سے تحریک پاکرشیعہ انقلابی لبنانیوں کا واقعہ) قیدیوں کے ساتھ حسن سلوک کے واضح قرآنی احکامات کی خلاف ورزی تھا۔قرآن کہنا ہے کہ قیدیوں کے ساتھ عزت واحترام ہے پیش آؤاور جتنی جلد ممکن ہوائہیں آزاد کردیا جائے جبه تمینی نے اغوا کنندگان کوانی جیب سے انعام دیا۔ درحقیقت قرآن سوائے جنگ کے کسی کو قیدی بنانے کی ممانعت کرتا ہے اس حکم ہے امن کے زمانے میں اغوا برائے تاوان کا انسداد موتا ہے۔ 2 انقلاب کے بعد خمینی نے اختلاف کو دبانے کے لیے 'اظہار کی وحدت' کا نعرہ لگایا۔اظہار کی آزادی نہصرف انقلاب کے اہم مطالبات میں ایک مطالبے کے طور پرشائل ربی تھی بلکہ اسلام نے نظریاتی جریت بر بھی زور نہیں دیا۔ سوائے عمل کی سکسانیت کے۔ قرآن میں نہبی معاملات میں جبر ہے منع کیا گیا ہے اور خمینی کے روحانی استاد ملا صدران بھی اس سے منع کیا تھا۔ جب 14 فروری 1989ء کو خمینی نے "شیطانی آیات" (The Satanic Verses) میں حضرت محمظ کا مبینہ طور پر تو بین آ میز خا کہ لکھنے پر ناول نگارسلمان رشدی کے خلاف فتوی جاری کیا تو انہوں نے فکر کی آزادی کا جذباتی دفاع کرنے والے ملا صدرا سے بھی انحراف کیا تھا۔ اس فتوے کو الاز ہر اور سعودی عرب کے علماء نے غیراسلامی قرار دیا اور اگلے ہی ماہ اسلامی کانفرنس کے انجاس میں سے اڑتالیس ارکان نے اس کیا ندمت کی۔

تاہم ایسا لگتا ہے کہ انقلاب نے ایرانی لوگوں کو اپنی شرائط پر جدیدیت کی طرف آنے میں مدد دی ہے۔ ٹینی نے اپنی وفات سے تھوڑا عرصہ پہلے پارلیمینٹ کو زیادہ اختیارات منتقل کرنے کی کوشش کی اور ان کی دعاؤں کے ساتھ مجلس کے پیکر ہاشی رفسنجانی نے ولایت فقیہہ کی جمہوری تعبیر کی۔ جدید ریاست کے تقاضوں نے شیعوں کو جمہوریت کی ضرورت کا قائل کرلیا تھا لیکن اس مرتبہ یہ ایک اسلامی روپ میں آئی جس کی وجہ سے یہ لوگوں کی اکثریت کے لیے قابل قبول ہوگی۔ اس پر 23 مئی 1997ء کو مہرتصدیت شبت ہوگئ جب جب جبہ الاسلام سید خاتمی نے صدارتی انتخاب میں زبردست کامیابی حاصل کی۔ انہوں نے جلد ہی واضح کیا کہ وہ مغرب کے ساتھ زیادہ مثبت تعلق استوار کرنا چاہتے ہیں اور سمبر جلد ہی واضح کیا کہ وہ مغرب کے ساتھ زیادہ مثبت تعلق استوار کرنا چاہتے ہیں اور سمبر

1998ء میں انہوں نے رشدی کے خلاف نتو ہے التعلقی اختیار کرنے کا اعلان کیا' یہ ایک ایما اقدام تھا جس کی ایران کے اعلیٰ ترین فقیہہ آیت اللہ خامنہ ای نے بھی بعد میں توثیق کی ۔ خاتمی کا انتخاب عظیم تر تکثیریت' اسلامی قانون کی زیادہ نرم تعیر' زیادہ جمہوریت اور عورتوں کے لیے زیادہ ترقی پیندانہ پالیسی کے حوالے سے لوگوں کی اکثریت کی بھر پورخواہش کی علامت ہے۔ جنگ ابھی تک جیتی نہیں گئی ہے۔ وہ روایت پرست نہ ہی پیشوا جنہوں نے خمینی کی مخالفت کی تھی اور جن کے لیے ان کے پاس تھوڑا وقت ہوتا تھا' اب بھی خاتمی کی بہت میں اصلاحات کو کالعدم کرنے کے اہل ہیں تا ہم قرآن کی روح کے مطابق ایک حقیقی اسلامی ریاست کو تشکیل دیے کی جدو جہد اب بھی ایرانی لوگوں کی سب سے بردی و لیے ہی۔



# مسلمان اقلبت میں

مغربی معاشرہ اسلامی بنیاد پرسی سے خوفزدہ ہے جبکہ وہ اینے نداہب کی اتن ہی غالب اور متشد دانہ بنیاد برتی سے خطرہ محسوں کرتا نظر نہیں آتا ہے۔اس وجہ سے مغربی لوگوں کا این ملول میں رہنے والے مسلمانوں کے حوالے سے رویہ یقیناً متاثر ہوا ہے۔ بورپ میں پچاس ساٹھ لاکھ مسلمان رہتے ہیں اور امریکہ میں ان کی تعدادستر اسی لاکھ ہے۔ جرمنی اور فرانس میں ایک ایک ہزار معجدیں ہیں جبحہ برطانیہ میں یائج سومسجدیں ہیں۔ آج مغرب میں موجود مسلمانوں کی تعداد کا نصف 1950ء اور 1960ء کے عشروں میں نقل مکانی کر کے وہاں آنے والوں کی اولاد ہے۔انہوں نے اینے والدین کی کمزور مثال کومستر دکردیا ہے۔وہ بہتر تعلیم یافتہ ہیں اور زیادہ نمایاں ہونے اور قبولیت کے خواہشند ہیں۔ بعض اوقات ان کی كاوشين عاقبت ناانديشانه موتى بين جيسے مثال كے طور ير 1990ء كى دہائى ميس برطانيه ميں ڈاکڑ کلیم صدیقی کامسلم پارلیمینٹ کا نعرہ۔ یہ ایک ایسامنصوبہ تھا جس کو برطانوی مسلمانوں کی طرف سے بہت تھوڑی جایت حاصل ہوئی تاہم اس سے لوگ خوفردہ ضرور ہوگئے کہ مسلمان معاشرے کے مرکزی دھارے میں شامل ہونے پر راضی نہیں ہیں۔"شیطانی آیات" کے بحران کے دوران مسلمان کمیونٹی کے بارے میں اس وقت وسیع معاندت پیدا ہوگئی تھی جب انہوں نے بریڈفورڈ میں کتاب کو کھلے عام نذرآتش کیا تھا۔ یورپ کے لوگ بظاہر اپنے مسلمان ہم وطنوں کے ساتھ متوازن برتاؤ کرنا دشوار پاتے ہیں۔ جرمنی میں ترک تارکین وطن نلی فیادات میں قل کیے جاتے رہے ہیں فرانسیی اخبارات میں ان الرکوں کے بارے میں معاندانه خبرین شائع ہوئی ہیں جنہوں نے ''حجاب'' اوڑھ کرسکول جانے کا فیصلہ کیا تھا۔ جب

برطانیہ میں مسلمانوں نے این بجول کے لیے الگ سکولوں کی درخواست کی تو اس یر ا كثر وبيشتر غصے كا اظہار كيا كيا حالانكەلوگ يېوديول ، رومن يهتصولكوں يا كوئيكرز (Quakers). کے لیے خصوصی سکولوں پر اسی طرح اعتراضات نہیں کرتے۔ ایبا محسوس ہوتا ہے لوگ مسلمانوں کو برطانوی معاشرے کی جڑیں کاشنے والا یانچواں کالم تصور کرتے ہیں۔ امریکہ میں مسلمانوں کی حالت بہتر ہے۔ وہاں مسلمان بہتر تعلیم یافتہ اور درمیانے طبقے میں شامل ہیں۔ وہاں وہ ڈاکٹر' اساتذہ اور انجینئر کے طور پر کام کرتے ہیں جبکہ یورپ میں اسلامی کمیونی ہنوز محنت کش طبقے (ور کنگ کلاس) ہی سے تعلق رکھتی ہے۔ امریکی مسلمانوں نے امریکہ کوخود چنا ہے۔ وہ امریکی بننے کے خواہشمند ہیں اور پورپ کی نبت امریکہ میں گل مل جانے کا امکان زیادہ ہے۔ نیشن آف اسلام (Nation of Islam) کہلانے والے سیاہ فاموں کے علیحدگی پیند گردی کے کرشاتی رہنما میلکم ایکس (65-1925ء) جیے مسلمانوں نے شہری حقوق کی تحریک کے زمانے میں ہمہ گیر عزت و احترام حاصل کیا اور سیاہ فاموں اور مسلمانوں کی قوت کی علامت بن گئے۔ تاہم نیشن آف اسلام ایک بدعت یارٹی تھی۔ ڈیٹرائٹ کے ایک چیری والے ولی فرد محد فرو (WALI FARD MUHAMMAD FARD) نے 1930ء میں اسے قائم کیا تھا۔ 1934ء میں فرد کے پراسرار انداز میں غائب ہو جانے کے بعد علی جاہ محمد (Elijah Muhammad) (1975ء۔ 1897ء) نے اس کی قیادت سنجالی۔ ان کا دعویٰ تھا کہ خدا فرد کے روپ، میں اترا تھا' سفید فام لوگ بیدائثی طور پر برے ہوتے ہیں اور موت کے بعد زندگی نہیں ہوتی۔ یہ سب تصورات اسلامی کلتہ نظر سے برعی تصورات میں نیشن آف اسلام نے غلامی کے زمانے کی الفی کے طور پر افریقی امریکیول کے لیے الگ ریاست کا مطالبہ کیا نیز وہ مغرب کی تھلم کھلا دشمن ہے۔ تا ہم میلکم ایکس Malcolm X میشن آف اسلام کے سحرے آزاد ہو گئے تھے۔ انہیں علی جاہ محرکی اخلاقی خرابیوں کا بتا چلاتو انہوں نے اینے بیروکاروں کے ساتھ سنتی اسلام قبول کرلیا۔ دوسال بعد انہیں اس ارتداد کی بنا رقل کردیا گیا۔ تاہم میلکم ایکس کے قائم کردہ ''مسلم مشن' کی نسبت'' نیشن آف اسلام'' کواب بھی بہت زیادہ میڈیا کوری ملتی ہے۔ "مسلم مشن" اب بوری طرح روایت پند ہو بھی

ہے وہ اپنے اراکین کو تعلیم حاصل کرنے کے لیے الاز ہر جھیجتی ہے اور سفید فام امریکیوں کے شاند بثانہ ایک زیادہ منصفانہ معاشرے میں کام کرنے کے امکان کی جبتو کرتی ہے۔ شاید

**∮193**}

' نیشن'' کی عجیب اور استر داد پسندانه مثال اسلام کے حوالے سے مغرب کے اس یک رہنے تصور (STEREOTYPE) پر پورااتر تی ہو کہ بیالک غیرروادار اور جنونی عقیدہ ہے۔ وہ مسلمان جو 1947ء میں پاکستان ہجرت نہیں کر گئے تنے اور ان کی اولا دوں کی تعداد ہندوستان میں اب ساڑھے گیارہ کروڑ ہوگئی ہے۔ تاہم اپنی اتنی زیادہ تعداد کے باوجود بہت سے مسلمان مغرب میں موجود اپنے بھائیوں اور بہنوں کی نسبت خود کو زیادہ محصور اور خطرے میں تصور کرتے ہیں۔ 1947ء میں برصغیر کی تقتیم کے وقت ہونے والے المناک تشدد سے ہندوستان کے ہندو اور مسلمان اب بھی دہشت زدہ ہیں اور اگر چہ بہت سے ہندوؤں نے مسلمانوں کے حقوق کے لیے آواز اٹھائی ہے تاہم اب بھی ہندومسلمانوں سے برا تاثر لیتے ہیں۔ انہیں علیحد گی پیندانہ ذہنیت کا الزام دیا جاتا ہے انہیں الزام دیا جاتا ہے کہ وہ دل سے پاکستان پاکشمیر کے وفادار ہیں۔انہیں اپنی بسماندگی پر بھی طعنے سننا پڑتے ہیں۔ ہندوستانی مسلمانوں کو بستیوں سے نکالا جارہا ہے وہ آسانی سے ملازمتیں حاصل نہیں کر سکتے اور ان کے مکانات بھی اچھی حالت میں نہیں ہیں۔ شان وشوکت والے مخل ماضی کی واحد نشانیاں عظیم عمارتیں ہیں' یعنی تاج محل' لال قلعہ' جامع معجد جو کہ ہندو بنیاد پرستوں کے گروہ بھارتیہ جنتا پارٹی (بی جے پی) کے جلوسوں کا بھی مرکز بن گئے ہیں'جس کا دعویٰ ہے کہ انہیں حقیقتاً ہندوؤں نے تغمیر کروایا تھا اور بیا کہ مسلمانیاں نے ہندوستان میں مندروں کو تباہ کروا کر ان کی جگہ مجدیں بنوا دی تھیں۔ بی ہے پی کا سب سے بڑا ہدف مغلیہ خاندان کے سربراہ بابر کی الیده میں تعمیر کروائی ہوئی بابری متجد بنی جھے انہوں نے دسمبر 1992ء میں پرلیں اور فوج کی موجود گی میں دس کھنٹوں میں منہدم کردیا تھا۔ ہندوستان کے مسلمانوں پر اس کا تباہ کن ا ثریرا۔ أبیں خوف ہے کہ سے علامتی تباہی تو آنے والی مصیبتوں کی فقط شروعات ہے اور جلد ہی وہ اور ان کی یادگاریں ہندوستان سے مٹا دیے جائیں گے۔ فنا کا یہی خوف ان کی''شیطانی آیات" کی مخالفت کے بیٹھے کارفرما ہے جوکہ تقیدے کے لیے ایک اور خطرہ محسوں ہوتی تھی۔ اگر چہ فرقہ واریت اور عدم برداشت ہندوستانی اسلام کی سب سے زیادہ معتدل اور مہذبانہ روایتوں کے خلاف ہے۔ تاہم خوف اور جرنے عقیدے کوسنح کردیا ہے۔

**€194**}

### آئنده کا راسته

دوسری عیسوی ہزاری (Millenium) سے کچھ پہلے صلیبیوں نے روائلم کے مقدس اسلامی شہر میں بسنے والے تمیں ہزار کے لگ بھگ یہودیوں اورمسلمانوں کو تل کرکے اسے ایک متعفن مردہ خانے میں بدل ڈالا۔ بروثلم وہ شہرتھا جہاں حضرت ابراہیم کے تینوں ندا ہب کے ماننے دالے یانچ سوسال ہے مسلمانوں کی حکمرانی میں امن وہم آ ہنگیٰ کے ساتھ ا کھے رہ رہے تھے اور آج وہی بروشلم لاشوں کے تعن سے سٹر رہاتھا کیونکہ اس مہم کے بعد یک رہنے والےصلیبیوں کی مختصری تعداد اس قابل نہیں تھی کہ وہ ان گنت لاشوں کو اٹھا سکتی۔شہر کے اردگرد وادیاں اور کھائیاں کم از کم پانچ ماہ تک گلتی سڑتی ہوئی لاشوں سے اٹی رہیں۔ مسلمانوں کا پیمیسائی مغرب کا پہلا تجربہ تھا، جو پانچویں صدی میں رومی سلطنت کے انہدام کے بعد طاری ہونے والے دور مظلمہ (Dark Ages) سے نکل کر خود کو دوبارہ بین الاقوامی منظر میں لار ہا تھا۔مسلمانوں نے صلیبیوں (Crusaders) کے ہاتھوں مصبتیں تو اٹھا کیں تاہم وہ ان کی موجود گی کی وجہ سے زیادہ عرصہ تکلیف میں ندر ہے۔ 1187ء میں صلاح الدین ابوبی نے بروشلم پر دوبارہ اسلامی حکومت قائم کردی اور اگر چے صلیبی مزید ایک صدی مشرق قریب میں موجود رہے تاہم علاقے میں اسلام کی طویل تاریخ میں وہ ایک غیراہم سرسری سا واقعہ لگتے تھے۔ اسلامی دنیا کے بیشتر ہای صلیبوں سے غیرمتاثر رہے اور انہیں مغربی یورپ ہے دلیے بھی نہیں تھی ، جوسلیسی جنگوں کے زمانے میں اپنے ثقافتی ارتقا کے باوجود ہنوز اسلامی دنیا کے پیچیے گھسٹ رہاتھا۔

تا ہم یور نی صلیبی جنگوں(Crusades) کونہیں بھولے نہ ہی وہ دارالاسلام کو

**€195**}

نظرانداز کرسکتے تھے جو وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ پوری دنیا پر کومت قائم کرتا نظر آرہا تھا۔مغربی عیسائی دنیا نے صلبی جنگوں کے زمانے سے اسلام کا ایک یک رُفااور سے تصور بنالیا تھا۔ور وہ اسے شائستہ تہذیب کا دیمن تصور کرتے تھے۔ یہ تعصب یہود یوں کے حوالے سے پور پیوں کی فتاسیوں سے جڑ گیا تھا' جو کہ صلبی جنگوں کا دوسرا نشانۂ ستم تھے اور اکثر و بیشتر عیسائیوں کے رویے والے سے ڈھی چھی پریشانی کا اظہار کرتے تھے۔مثال کے طور پر صلبی جنگوں کے دوران جب عیسائیوں نے اسلامی دنیا کے خلاف خونیں جنگوں کا سلسلہ صلبی جنگوں کے دوران جب عیسائیوں نے اسلامی دنیا کے خلاف خونیں جنگوں کا سلسلہ شروع کردیا تھا' ایسا بھی ہوا کہ یورپ کے عالم فاضل نہ ہی پیشواؤں نے اسلام کو ایک ایسا مشردی کردیا تھا' ایسا بھی ہوا کہ یورپ کے عالم فاضل نہ ہی پیشواؤں نے اسلام کو ایک ایسا مشردی کردیا تھا' ایسا بھی ہوا کہ یورپ کے عالم فاضل نہ ہی پیشواؤں نے اسلام کو ایک ایسا رواداراسلام مغرب کی ایک مسلمہ رائے بن گیا۔

تاہم ہزاری کے اختام پذیر ہونے کے قریب ایبا لگتا تھا کہ کچھ سلمانوں نے پہلی مرتبه مغرب والول کے اس تصور کے مطابق جینے کا فیصلہ کرلیا ہے اور مقدس تشدد کو بنیادی اسلامی فریضه بنالیا۔ بیہ بنیاد پرست مغربی نوآ بادتی نظام اور مابعد نوآ بادیاتی مغربی استعاریت کو اکثر و بیشتر الصلیبیه (صلیبی جنگ) قرار دیتے ہیں۔ان کا کہنا ہے کہ نوآ بادیاتی صلیبی جنگ اگر چہ کم متشددانہ رہی تاہم اس کے اثرات وسطی عہد کی مقدس جنگوں سے کہیں زیادہ تباہ کن تھے۔ طاقتور اسلامی دنیا گھٹ کر ایک طفیلی بلاک رہ گئی اور اسلامی معاشرہ ایک تیز رفمار جدیدیت پذیری کے پروگرام کی وجہ سے انتشار کا شکار ہوگیا۔ جیسا کہ ہم دیکھ چکے ہیں کہ ساری دنیا میں تمام بڑے مذاہب سے تعلق رکھنے والے لوگ مغربی جدیدیت کے اثرات کی لپیٹ میں آ گئے تھے اور الی جنگجو یا نہ اور عدم روادارانہ مذہبیت کو وضع کر چکے تھے جے ہم بنیاد ریتی کہتے ہیں۔ اپنی سوچ کے مطابق جدید سیکولر ثقافت کے تخ یبی اٹرات کو دور کرنے کی جدوجہد کے دوران بنیاد پرستول نے اسلام سمیت دنیا کے تمام مذاہب کی مشتر کہ بنیادی اقدار رحد لی' عدل وانصاف اورفیض رسانی کوترک کردیا۔ ہرانسانی سرگری کی طرح ندہب بھی اکثر و بیشتر غلط استعال ہوا ہے تاہم اپنی بہترین صورت میں بیلوگوں میں انسانی جان کے نقتس کا شعور بیدار کرتا ہے اور جس ہلا کت انگیز تشدد کی طرف جاری نوع المناک انداز میں مائل ہے اسے کم کرتا ہے۔ مذہب نے ماضی میں ظلم وستم کیا ہے تا ہم سیکولرازم نے اپنی مختصر تاریخ میں بیٹابت کردیا ہے کہ وہ بھی اتنا ہی متشددانہ ہوسکتا ہے جیسا کہ ہم و کیے چی ہیں اکثر وبیشتر سکولر جارحیت اور ایذ ارسانی نے ہی مذہبی عدم رواداری اور نفرت میں اضافہ کیا ہے۔

**€196**}

یر حقیقت 1992ء میں الجیریا میں المناک انداز میں واضح ہو پیکی ہے۔ 1970ء کے عشرے میں ہونے والے مذہبی احیاء کے دوران اسلامی محاذِ آ زادی (FIS) نے 1954ء میں فرانسیسی نوآ بادیاتی تھرانی کے خلاف انقلاب بریا کرنے اور 1962ء میں ملک میں سوشلسٹ حکومت قائم کرنے والے تو می محاذِ آزادی (NLF) کی اجارہ داری کو چیلنج کیا۔ فرانس کے خلاف الجیریا کا انقلاب بورپ سے آزادی حاصل کرنے کے لیے جدوجہد کرنے والے عربوں اورمسلمانوں کوتحریک (Inspiration) دیتا رہا تھا۔ این ایل ایف اس زمانے میں مشرق وسطی میں قائم دوسری سیکولر اور سوشلسٹ حکومتوں سے مماثلت رکھتی تھی جنہوں نے اسلام کو ذاتی معاملہ قرار دیے کرمحدود کردیا تھا۔ تاہم 1970ء کے عشرے تک پوری اسلامی دنیا ك عوام اين وعد بي يورانه كرنے والے سيكور نظريات سے غير مطمئن ہو چكے تھے۔ الف آئی ایس کے ایک بانی رکن عباس مدنی جدید دنیا کے لیے ایک اسلامی سیاسی نظریت خلیق کرنا جاہتے تھے۔علی ابن جج (Ali Ibn Hajj) جو الجزائر میں ایک متجد کے امام تھے الف آئی ایس کی ایک زیادہ انقلابی شاخ کی قیادت کررہے تھے۔ آہتہ آہتہ ایف آئی ایس نے حکومت سے اجازت لیے بغیرا پی مجدیں تعمیر کرنا شروع کردیں۔اس نے فرانس کی اسلامی برادری میں بھی اثر ورسوخ قائم کرلیا تھا' جہال محنت کش ژال میری لی پین (Jean Marie Le Pen) کی تیادت میں کام کرنے والی دائیں ہازو کی جماعت کی ناراضگی مول لیتے ہوئے کارخانوں اور دفتروں میں نماز کے لیے جگہوں کا مطالبہ کررہے تھے۔

1980ء تک ائیریا معاشی بحران کی بیٹ یں آگیا۔ این ایل ایف ملک کو جمہوریت اور ریاستیت (Statchood) کے راستے پرڈال چکی تھی لیکن ملک بدعنوان ہو چکا تھا۔ پرانے لوگ زیادہ جمہوری اصلاحات کرنے سے بچکچا رہے تھے۔ الجیریا کی آبادی بیں بہت زیادہ اضافہ ہو چکا تھا۔ اس کی تین کروڑ آبادی تمیں برس سے کم عمر والوں کی تھی جن میں بہت زیادہ اضافہ ہو چکا تھا۔ اس کی تین کروڑ آبادی تمیں برس سے کم عمر والوں کی تھی جن میں سے اکثر لوگ بدوڑگار تیے اور رہائتی ہولیات کا بھی نقدان تھا۔ فسادات محمول بن چی سے۔ این ایل ایف کی جامد اور بے کل پالیسیوں سے نوجوان مضطرب تھے۔ وہ کی نی شے کے خواہاں تھے اور اسلامی جامعوں کی طرف ماکل ہو چکے تھے۔ جون 1990ء میں ایف آئی ایس نے مقامی استخاب میں بوری کا میابیاں 'خصوصاً شہری علاقوں میں طاصل کیں۔ ایف آئی ایس کے زیادہ ترکارکن نوجوان مثالیہ برست (Idealistic) اور تعلیم یافتہ تھے۔ گو کہ وہ پچھ شعبول میں روایت بیند تھے مثلاً وہ عورتوں کو اسلامی لباس بہنے کی تاکید کرتے تھے لیکن کی تاکید کرتے تھے لیکن

#### **∮198**}

جاسے۔اب وہاں دہشت کا دور دورہ ہوگیا۔این ایل ایف اور ایف آئی ایس دونوں تظیموں میں مسئلے کے حل کے خواہاں عملیت پندوں (Pragmatists) اور مذاکرات سے انکار کرنے والے سخت گیروں (Hardliners) کے مابین تقسیم رونما ہوگئ۔انتخابات کورو کنے کے لیے لایا گیا ابتدائی انقلاب مذہبی اور سیکولر اوگوں کے درمیان کلمل جنگ کا پیش خیمہ ثابت ہوا۔ جنوری گیا ابتدائی انقلاب مذہبی اور سیکولر اوگوں کے درمیان کلمل جنگ کا پیش خیمہ ثابت ہوا۔ جنوری 1995ء میں رومن کی متصولک چرج نے دونوں گرو پوں کو اکھا کرنے کے لیے روم میں اجلاس کا اہتمام کیالیکن زیرول کی حکومت نے شرکت سے انکار کردیا۔ ایک سنہرا موقع گوا دیا گیا۔اس کے بعد اسلامی دہشت گردی میں اضافہ ہوگیا اور ایک آئینی ریفر مثر کے ذریعے تمام مذہبی سیاسی پارٹیوں پر پابندی لگا دی گئی۔

الحيريا جيها المناك معامله متعتبل مين و هرايانهين جانا جاسي - جبرواستبدادمسلمان اقلیت کوایک ایسے تشدد پر ماکل کردیتا ہے جو کہ اسلام کے ہر بنیادی عقیدے کی خلاف ورزی کرتا ہے۔ جار مانہ سیکولرازم کا تیجہ ایک ایسی فد ہیت کی صورت میں فکتا ہے جو حقیقی عقیدے کی منخ شدہ شکل ہوتی ہے۔ایسے معاملات جمہوریت کو مزید داغدار بنا دیتے ہیں' جسے فروغ دیے کے لیے مغرب بہت بے تاب ہے لیکن ایسا ظاہر ہوا ہے کہ اگر جمہوری عمل ایک منتخب اسلامی حکومت کے قیام کا پیش خیمہ ثابت ہورہا ہوتو اس کو روک دیا جاتا ہے۔ یورپ اور امریکہ کے لوگ اسلامی دنیا میں موجود مختلف جماعتوں اور گروپوں کے بارے میں لاعلم ثابت ہوئے ہیں۔مغرب کی ذہنیت یہ ہے کہ وہ اعتدال پیند ایف آئی ایس کو انتہائی متشددانہ بنیاد پرست گرویوں کے مسادی گردا نتا ہے اور تشدہ غیر قانونیت اور جمہوریت دشمن رویے سے اس کا رشتہ جوڑتا ہے۔ یہ ذہنیت اس مرتبہ این ایل ایف کے سیکولرسٹوں میں ظاہر ہوئی ہے۔ تاہم مغرب اسے پیند کرے یانہیں مقامی انتخابات میں ایف آئی ایس کی ابتدائی کامیابی ظاہر کرنی ہے کہ لوگ کسی نہ کسی شکل میں اسلامی حکومت کے خواہشمند ہیں۔ اس حقیقت نےمصر مراکش اور تیونس کو ایک واضح پیغام بھیجا ہے جہاں کی سیکور حکومتیں اپنے اپنے ملکوں میں یننے والی فد ہیت سے طویل عرصے سے آگاہ ہیں۔ بیبویں صدی کے وسط میں سیکولرازم غالب آ گیا اور اسلام کو جلا ہوا کارتوس سمجھ لیا گیا۔اب مشرق وسطنی کی ہرسیکولر حکومت اس اذیت دہ صداقت ہے آگاہ ہے کہ اگر حقیقی جمہوری انتخابات منعقد کروا دیئے جائیں تو اسلامی حکومت ضرور قائم ہوجائے گی۔ مثال کے طور پرمصرییں اسلام اس طرح مقبول ہے جس طرح 1950ء کے عشرے میں ناصرازم مقبول تھا۔اسلامی لباس عام ہو چکا ہے

#### **∉197**}

ان کی حکومت دیانت داراوراہل مشہورتھی۔تاہم روایت پند ہونے کے باوجودائف آئی الیس مغرب دشمن نہیں تھی۔ اس کے رہنما یور پی یونین (European Union) کے ساتھ روابط قائم کرنے اور نئی مغربی سرمایہ کاری کی بات کرتے تھے۔ مقامی انتخابات میں کامیابی حاصل کرنے کے بعد ایسا لگتا تھا کہ وہ 1992ء میں ہونے والے قانون ساز انتخابات میں بھی یقینی طور پر کامیابی حاصل کرلیں گے۔

تاہم الجیریا میں کوئی اسلامی حکومت نہیں آ ناتھی۔ فوج نے انقلاب بر پا کردیا این الیف کے لبرل صدر بن جدید (Benjedid) کو اقتدار سے بے دخل کردیا گیا (جنہوں نے جمہوری اصلاحات کا وعدہ کیا تھا) الیف آئی الیس پر پابندیاں لگا دی گئیں اور اس کے رہنماؤں کو قید کردیا گیا۔ اگر ایران اور پاکتان میں اس متشددانہ اور غیرآ کمینی طریقے سے انتخابات کوروکا جاتا۔ تو مغرب میں اس پر غلغلہ بپا ہوجاتا۔ ایسے انقلاب کو اسلام کی جمہوریت سے انتخاف کی بیاری اور جدید دنیا کے ساتھ اس کی غیرہم آ جنگی تصور کیا جاتا رہا ہے۔ لیکن چونکہ ایک اسلامی حکومت کو انقلاب کے ذریعے ختم کیا گیا تھا اس لیے مغربی پریس میں اس پر خوثی کا اظہار کیا گیا۔ الجیریا اسلامی خطرے سے بی گیا تھا 'الجزائر کے شراب خانے' جوا خانے فوثی کا اظہار کیا گیا۔ الجیریا اسلامی خطرے سے بی گیا تھا 'الجزائر کے شراب خانے' جوا خانے اور دیا تھا۔ فرانسیمی حکومت نے این ایل ایف کے سے تحت گیرمؤ قف اور دیا تھا۔ فرانسیمی حکومت نے این ایل ایف کے سے تحت گیرمؤ قف میں جمہوریت کی اور ایف آئی ایس کے حامل صدر لیا مین زیرول (Liamine Zeroual) کی جمایت کی اور ایف آئی ایس کے صافی مزید مذاکرات نہ کرنے کے اس کے جہد کو استحکام عطا کیا۔ اس میں کوئی جرت نہیں کہ اسلامی دنیا مغرب کے دہرے معیارات کی اس تازہ مثال پرصدے کا شکار ہوئی۔

تیجہ المناک انداز میں پیش گوئی کے قابل تھا۔ قانون کے جائز عمل سے نکال دیے جائز الیف آئی ایس کے زیادہ ریڈ یکل اراکین اس ناانصافی پر مشتعل اور مایوس ہوکر تنظیم سے الگ ہوگئے اور انہوں نے ایک گور یلا تنظیم'' مسلے اسلامی گروپ'' (GIA) بنالیا اور الجیریا کے جنوبی پہاڑی علاقے میں ایک دہشت گردم ہم شروع کردی۔ پوری پوری بستیوں گوئل کردیا گیا۔ سیولر نیز نہ ہی صحافیوں اور دانشوروں کونشانہ بنایا گیا۔ عمومی طور پر سوچا جاتا تھا کہ اسلام کیا۔ سیولر نیز نہ ہی صحافیوں اور دانشوروں کونشانہ بنایا گیا۔ عمومی طور پر سوچا جاتا تھا کہ اسلام کیا۔ سیدا اس نا شروع ہوگئے جو اس حقیقت کی نشاند ہی کرتے تھے کہ الجیریائی افواج کے بچھ عناصر نہ صرف اس قتل عام کے انتظامات سے منفق تھے بلکہ غارت گری میں حصہ بھی لیتے تھے تا کہ جی آئی اے کو بدنام کیا انتظامات سے منفق تھے بلکہ غارت گری میں حصہ بھی لیتے تھے تا کہ جی آئی اے کو بدنام کیا

#### **€199**}

اور چونکہ مبارک حکومت سیکولر ہے لہذا واضح ہے کہ اسے رضا کارانہ طور پر اپنایا گیا ہے۔ یہاں

تک کہ سیکولر ترکی میں ہونے والے حالیہ انتخابات نے ظاہر کردیا ہے کہ ستر فیصد عوام پختہ
مسلمان ہیں جبکہ میں فیصد دن میں پانچ وقت نماز ادا کرتے ہیں۔ اردن میں لوگ اخوان
المسلمون کی طرف ماکل ہورہے ہیں اور فلسطینی جو پہلے پی ایل اوسے وابستہ تھے اسے فرسودہ
اور بدعنوان قرار دے کر مجامعہ کی طرف دیکھ رہے ہیں۔ وسط ایشیا کی ریاستوں میں کئی عشروں
تک سوویت غلبے سلے رہنے والے مسلمان اپنے فدہب کو دوبارہ اپنا رہے ہیں۔ لوگ مغربی
ملکول میں کامیاب ہونے والے سیکولر نظریات کو آزما چکے ہیں 'جہاں پر وہ گویا اپنے گھر میں
آزمائے گئے تھے جبکہ زیادہ سے زیادہ مسلمان اپنی حکومتوں سے چاہتے ہیں کہ وہ اسلام کے
مزید قریب آجا کیں۔

واضح نہیں ہے کہ بیر بھان کون می درست صورت اختیار کرے گا۔مصر میں ایسا لگتا ہے کہ لوگ شریعت کو ملک کے قانون کے طور پر دیکھنا پہند کریں گے جبکہ ترکی میں صرف تین فیصد لوگ شریعت کو ملک کا قانون بنانا چاہتے ہیں۔ تاہم مصر میں بھی پچھ علماء اس حقیقت سے آگاہ ہیں کہ شریعت کو جوایک زرگی قانونی ضابطہ ہے جدیدیت کی مختلف صورتِ حالات کے مطابق ڈھانیا بہت مشکل ہوگا۔ دشید رضا 1930ء کے عشرے میں اس حقیقت سے آگاہ تھے لیکن بہیں کہا جا سکتا کہ ایسانہیں ہوسکتا۔

سے حقیقت نہیں ہے کہ سلمان اب میساں طور پر مغرب کی نفرت سے معمور ہوگئے ہیں۔ جدیدیت کے ابتدائی مراحل میں بہت سے ممتاز مفکرین یور پی نقافت کے گرویدہ تھے اور بیبویں صدی کے انتدائی مراحل میں بہت سے ممتاز مفکرین یور پی نقافت کے گرویدہ سے اور بیبویں صدی کے اختیام تک چند انتہائی ممتاز اور بااثر مسلمان مفکرین دوبارہ مغرب سے فاصلے کم کرر ہے تھے۔ ایران کے صدر خاتی تو اس رجحان کی صرف ایک مثال ہیں۔ اسی طرح ثمینی کی حکومت میں اہم عہددل پر متمکن رہنے والے ایرانی دانش ورعبدالکریم سروش ہیں اور اگر چہ زیادہ روایت پرست مجتبدین نے اکثر و بیشتر انہیں تخت دق کیا تاہم وہ مقتدر افراد پر ہمر پور اثر ات ڈال رہے ہیں۔ سروش نمینی کی تعریف تو کرتے ہیں تاہم وہ ان سے آگے نکل کھر پور اثر ات ڈال رہے ہیں۔ سروش نمین کی تعریف کو کرتے ہیں تاہم وہ ان اسلامی اسلامی اسلامی اسلامی اسلامی اسلامی اسلامی خید ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ اب ایرانی تین شخص کو اپنانے کی کوشش کرنی چا ہیں۔ سروش اس یقین کے ساتھ مغرب کے سکولر ازم کو مستر دکرتے ہیں کہ انسان کو ہمیشہ روحا نیت کی ضرورت رہے گی ۔ تاہم وہ ایرانیوں کوشیعہ روایت پر عمل کرتے ہوئے جدید علوم (سائنسز) کا مطالعہ کرنے گی ۔ تاہم وہ ایرانیوں کوشیعہ روایت پر عمل کرتے ہوئے جدید علوم (سائنسز) کا مطالعہ کرنے گی ۔ تاہم وہ ایرانیوں کوشیعہ روایت پر عمل کرتے ہوئے جدید علوم (سائنسز) کا مطالعہ کرنے

#### €200}

کی تلقین کرتے ہیں۔ اسلام کوجدید صنعتی دنیا سے موافقت کے لیے لاز ما اپنی فقہ تشکیل دینا ہوگی اور اکیسویں صدی میں جانے کے لیے شہری حقوق کا اپنا فلسفہ اور اقتصادی نظریہ وضع کرنا ہوگا۔

سُنّى مفكرين بھى ان سے ملتے جلتے نتائج پر بہنچ چکے ہیں۔ تونس كى جلاوطن''نشاة ثانیہ یارٹی'' کے رہنما راشد الغنوثی کو یقین ہے کہ اسلام سے مغرب کی وشمنی الملمی سے ابھری ہے۔ یہ عیسائیت کے برے تجربے سے بھی پیدا ہوئی ہے جس نے سوج اور تخلیقیت کا گلا گھونٹ دیا تھا۔ وہ اپنے آپ کوایک جمہوری اسلام پیند قرار دیتے ہیں اور اسلام اور جمہوریت میں کوئی عدم موافقت نہیں پاتے تاہم وہ مغرب کے سیکولرازم کورد کرتے ہیں کیونکہ انسانوں کو اس قدرتقسیم نہیں کیا جاسکتا۔ اسلام کا نظریہ تو حیدروح اورجسم، عقلیت اور روحانیت مرد اور عورت اخلا قیات اورمعیشت مشرق اورمغرب میں عنویت کورد کرتا ہے۔مسلمان جدیدیت کے خواہاں ہیں تاہم الی جدیدیت نہیں چاہتے جوامریکہ برطانیہ یا فرانس ان پرمسلط کرے۔ مسلمان مغرب کی خوبصورت اور کارآ مد نیکنالوجی کےمعترف ہیں۔ وہ مغرب میں بغیر خون خراب سے حکومت کی تبدیلی کے طریقے کو بہت پند کرتے ہیں۔لیکن جب مسلمان مغربی معاشرے کا مشاہدہ کرتے ہیں تو انہیں کوئی روشن کوئی جذبات اور کوئی روحانیت دکھائی نہیں دیت\_وہ اپنی زہبی اور اخلاقی روایات اور مغربی تہذیب کے پچے بہترین پہلوؤں کو ایک ساتھ ا پنانا جائتے ہیں۔ الازہر کے گر یجویٹ اور ایک اخوان یوسف عبداللہ القرضاوی جو قطر یونیورشی کے مرکز برائے سنت وسیرت کے ڈائر یکٹر ہیں' اس مؤقف کے حامل ہیں۔ وہ رواداری پر ایمان رکھتے ہیں اور اس بات کے قائل ہیں کہ اسلامی دنیا میں حال ہی میں ابھرنے والا تعصب لوگوں کو دوسرے انسانوں کی بصیرتوں سے محروم کردے گا۔حضرت محمد اللہ نے کہا تھا کہ وہ ذہبی زندگی کا ایک'' درمیانی راستہ'' لے کرآئے ہیں جوانتہاؤں سے حذر کرتا ہے۔ قر ضاوی کا خیال ہے کہ اسلامی دنیا کے کچھ حصوں میں ابھرنے والی حالیہ انتہا پیندی اسلامی روح کے منافی ہے اور باتی نہیں رہے گی۔ اسلام امن کا ندہب ہے جیسا کہ رسول کریم ﷺ نے حدید بیر میں قریش کے ساتھ معاہدہ کرکے ظاہر کیا تھا اور جے قرآن'' ایک عظیم فتح'' كہتا ہے۔ ق وہ زور دے كر كہتے ہيں كەمغرب كومسلمانوں كے اپنے مذہب كے مطابق جينے حے حق کوتشلیم کرنا جاہیے اور اگر وہ پسند کریں تو اسلامی مثالیے کو اپنے نظام معاشرت وسیاست کا جزو بنالیں۔ انہیں اس حقیقت کو ماننا ہوگا کہ دنیا میں ایک سے زیادہ طرز حیات موجود ہیں۔

#### **€201**}

تنوع پوری دنیا کو فائدہ پہنچا تا ہے۔ خدانے انسانوں کو انتخاب کاحق اور صلاحیت دی ہے۔ ہوسکتا ہے کچھانسان ایک مذہبی طرز حیات کو منتخب کرلیں ۔ بشمول ایک اسلامی ریاست کے ۔ جبکہ دوسرے انسان سیکولرآ درش کوتر ججے دیں۔

قرضادی کہتے ہیں: 'نیمغرب کے لیے بہتر ہی ہے کہ مسلمان مذہبی ہوں' اپنے مغرب سے خلص ہوں اورا چھے اخلاق والے بننے کی کوشش کریں۔' کے انہوں نے ایک اہم کنتہ اٹھایا ہے۔ بہت سے مغربی لوگ بھی اپنی زندگیوں میں روحانیت کی عدم موجود گی سے بے آرامی محسوس کررہے ہیں۔ وہ یہ نہیں چاہتے کہ لاز ما جدیدیت سے پہلے کے مذہبی طرز حیات یا روایتی ادارہ جاتی مذہب کی طرف والیس ہوا جائے تاہم اس احساس میں اضافہ ہورہا ہے کہ اپنی بہترین صورت میں مذہب نے انسانوں کو شائستہ اقدار وضع کرنے میں مدو دی ہے۔ اپنی بہترین صورت میں مذہب نے انسانوں کو شائستہ اقدار وضع کرنے میں مدو دی ہے۔ صدیوں سے اسلام نے معاشرتی انصاف' مساوات' اعتدال اور عملی ہمدردی جیسے تصورات کو اسلامی ضمیر میں نمایاں رکھا ہے۔ اگر چہ مسلمان ہمیشہ ان تصورات کے مطابق نہیں رہے اور انہیں ان کو اپنے معاشرتی اور سیاسی اداروں میں سمونے کے حوالے سے مسلمل دقتوں کا سامنا کرنا پڑا ہے تاہم اس کے حصول کی جدو جہد صدیوں سے اسلامی روحانیت کا اصل محرک سامنا کرنا پڑا ہے تاہم اس کے حصول کی جدو جہد صدیوں سے اسلامی روحانیت کا اصل محرک

مغربی لوگوں کو اس حقیقت سے لاز ما آگاہ ہونا ہوگا کہ اسلام کی صحت اور مضبوطی اس کے اپنے مفاد میں بھی ہے۔ مغرب اسلام کی ان انہا پندانہ شکلوں کا کممل ذمہ دار نہیں ہے 'جو ندہب کے سب سے زیادہ مقدس عقائد کی پامالی کرنے والے تشدد کو روا رکھتی ہیں۔ تاہم اس صور تحال کے رونما ہونے میں مغرب کا بھی حصہ یقینا ہے اور اس بنیا د پرستانہ وژن کی جڑوں میں مضم خوف اور مابوی و ناامیدی کو کم کرنے کے لیے تیسری عیسائی ہزاری میں اسلام کی زیادہ مناسب قدردانی کی جانی جانے ہے۔



€202﴾

# اسلامی تاریخ کی اہم شخصیات

#### حفرت محمر ﷺ ابن عبدالله (632ء ـ 570ء)

اللہ کے رسولﷺ 'جومسلمانوں کے لیے قر آن لے کر آئے اور عرب میں تو حیدی مذہب اور ایک نظام رائج کیا۔

### حضرت اسمعيلً

اللہ کے نبی جنہیں بائبل میں اشائیل (Ishmael) کہا گیا ہے۔ وہ حضرت ابراہیم کے سب سے بڑے فرزند تھے۔ انہوں نے اپنے والد حضرت ابراہیم کے ساتھ خانہ کعبہ کو دوبارہ تعمیر کیا۔

### حضرت ابوبكر

مشرف بداسلام ہونے والے اولین افراد میں سے ایک پیغیر خدا حضرت محمد ﷺ کے قریبی دوست آپ حضرت محمد ﷺ کے وصال کے بعد پہلے خلیفہ ہے۔

### حضرت عمرٌ أبن الخطاب

رسول خدا حفرت محریت کے ایک قریب ترین رفق۔ آپ سول خدا ﷺ کے وصال کے بعد دوسرے خلیفہ بنے (634-44ء)۔ انہی کے دور میں عربوں نے فقو حات کیں نیز چھاؤ نیاں تعیر کی گئیں۔ انہیں ایک ایرانی جنگی قیدی نے شہید کردیا۔

### حضرت عثمان أبن عفان

مشرف بداسلام ہونے والے اولین فرد اور رسول خدا حضرت محرظ اللہ کے داماد۔

**€203**}

آپ تیرے فلفہ بے (56-644ء) - آپ کو مدینہ میں شہید کردیا گیا۔

### حضرت على ا

حضرت محمر علی کے بچازاد بھائی اور داماد۔ آپ ؓ 656ء میں چوتھے خلیفہ بنے۔ 661ء میں ایک خارجی نے آپ گوشہید کردیا۔ شیعوں کا ایمان ہے کہ آپ کو حضرت تحمیقی کا کا بہانشین ہونا چاہیے تھا۔ وہ انہیں پہلا امام مانتے ہیں۔ آپ کا روضہ عراق کے شہر نجف میں

#### شاه عماس اول (1629ء -1588ء)

ایران میں صفوی سلطنت کے دورِ عروج میں حکمران تھا۔اصفہان میں اس کا دربار بہت عالیثان تھا۔ اس نے ایرانیوں کو بارہ امامی شیعیت کی تعلیم دینے کے لیے دوسرے ممالک سے علاء کو بلوایا۔

### عبدالملك

اموی خلیفہ (705ء۔685ء)اس نے خانہ جنگی کے بعداموی اقتدار کو بحال کیا۔ گنبد صخریٰ ای کے دور میں 691ء میں کمل ہوا۔

#### محربن عبدالوماب (92-1703ء).

ایک سنّی مصلح جنہوں نے اسلام کے بنیادی اصواوں کی طرف واپس کے لیے جدو جہد کی۔ وہابیت اسلام کی وہ شکل ہے جس پر سعودی عرب میں عمل کیا جاتا ہے۔

#### محمر عبره (1905ء ـ 1849ء)

ایک مصری مصلح جنہوں نے ملک کومتحد کرنے اور مسلمانوں کو نئے مغربی تصورات کے سیجھنے کا اہل بنانے کے لیے اسلامی اداروں کو جدید بنانے کی کوشش کی۔

### ابوالفضل علامی (1602ء۔1551ء)

صوفى مؤرخ اورمغل بإدشاه اكبركا سوانح نگار

€204﴾

### حضرت أبوسنيان

ىس\_

ابوالحکم کے مرنے کے بعد رسول حدا مفترت منظی کے مخالفوں کے قائد مگر بعد میں مشرف بہ اسلام ہوگئے۔ وہ مکہ کے اموی خاندان سے تعلق رکھتے تھے۔ ان کے بیٹے حضرت معاویہ کیا ہے اموی خلفہ ہے۔

# احمدابن سنبل (855ء -780ء)

محدث فقیہہ اور اہل حدیث کی رہنما شخصیت ۔آپ فقہ کے منبلی مکتب فکر کے بانی

#### احمدابن ادريس (1836ء۔1760ء)

نے صوفی (Neo-Sufi) مصلح۔مراکش ثالی افریقہ اور یمن میں سرگرم عمل رہے۔ انہوں نے علماء کونظرانداز کر کے عوام تک اسلام کی زیادہ جاندار شکل کو براہ راست بہنچانے کی کوشش کی۔

#### سرسيداحمد خان (98-1817ء)

ایک ہندوستانی مصلی جنہوں نے اسلام کو جدید مغربی لبرل ازم سے ہم آ ہنگ کرنے کی کوشش کی اور انہوں نے ہندوستانیوں کو یورپیوں کے ساتھ کھلنے ملنے اور ان کے اداروں کو قبول کرنے کی تاکیدگی۔

### احدسر ہندیؓ (وفات 1625ء)

صوفی مصلح جنہوں نے مغل شہنشاہ اکبر کی تکثیریت کی مخالفت کی۔

# ام المومنين حضرت عائشه صديقةً

ام المومنين - آپ حضرت ابوبكراكي بيڻ تھيں \_

## عبدالحمير

پٹانی سلطان (61-1839ء) ، جس نے مطلق اقتدار میں بہتری اور حکومت کوعثانی رعایا کی رائے کا تابع بنانے کے لیے گوہین فرمان جاری کیا۔

€205€

أكبر

ہندوستان کا مغل بادشاہ (1605ء-1560ء) ۔ اس نے ہندو رعامیا کا تعاون حاصل کرنے کے لیے ایک اعتدال پیندانہ پالیسی اختیار کی ۔ اس کے دور میں مغل اقتدارا پے عروج کو پہنچ گیا۔

ابوالحكم

( قر آن میں اے ابوجہل کہا گیا ہے ):اس نے مکہ میں حضرت محمر ﷺ کے مخالفوں کی قیادت کی تھی۔

امام ابوحنيفه (767ء-699ء)

فقہ کے رائد (Pioneer) اور حنفی کمتبِ فکر کے بانی۔

### امام على الهادي

شیعوں کے دسویں امام۔ 848ء میں خلیفہ التوکل نے آپ کو سامرہ بلا بھیجا اور وہاں ًھر میں نظر بند کردیا۔ آپ نے تعظری فلعہ میں 868ء کو وفات یا گی۔

### إمام على الرضا

شیعوں کے آٹھویں امام۔ خلیفہ مامون نے اپنی سلطنت کے ناخوش شیعوں کوراضی کرنے کے لئے آئیس 817ء میں اپنا جانشین نامزد کیا تھا گریہ ایک نامقبول اقدام تھا جبکہ اسکلے ہی برس امام الرضا فوت ہوگئے۔ امکان ہے کہ آئیس قل کیا گیا تھا۔

# امام على زين العابدين (وفات 714ء)

شیعوں کے چوتھے امام۔ وہ مدینہ میں مقیم رہے اور سیاست میں عملی حصہ نہیں لیا۔

### آ قامحمه خان (وفات 1797<sub>ء</sub>)

اریان میں قاجار سلطنت کے بانی۔

€206

اورنگ زیب مغل شہنشاہ (1707ء۔ 1658ء) اس نے اکبر کی روادارانہ پالیسیوں کوختم کردیا

### ركن الدين بيبرس (وفات 1227ء)

مملوک سلطان۔ اس نے شالی فلسطین میں عین جالوت کے مقام پر منگولوں کو شکست دی اور شامی ساحل پر واقع آخری صلبیوں کے مضبوط مراکز کومٹا دیا۔

#### حسن البنا (49-1906ء)

اک مصری مصلح اور اخوان المسلمون کے بانی۔ انہیں 1949ء میں مصر کی سیکولر حکومت نے قل کروا دیا۔

### ذ والفقارعلى بھٹو

یا کتان کے وزیراعظم (79-1971ء) جنہوں نے اسلام پیندوں کورعایتیں دینے کی کوششیں کیں مگر راسخ العقیدہ جزل مجرضاءالحق نے ان کا تختہ الٹ دیا۔

#### بايزيد بسطامی (وفات 874ء)

اولین وحدت الوجودی صوفی جنہوں نے فنافی اللہ کے فلفے کا پرچار کیا اور گہری صوفیانہ ریاضتوں کے بعدالوہی ہستی کواینے اندر دریافت کیا۔

### امام بخاری (وفات 870ء)

ا حادیث کےمتندترین مجموعے کے مرتب۔

ابوالسندخوله چيليپي (1574ء-1490ء)

انہوں نے شرعی عثانی سلطنت کے قانونی اصول وضع کیے۔

**€207**}

#### ابونصر الفاراني (وفات 950ء)

تمام فیلسوفوں میں سب سے زیادہ عقلیت پیند' جوایک عملی صوفی بھی تھے۔ وہ حلب میں ہمدانی دربار میں درباری موسیقار بھی رہے۔

### راشدالغنوشي \_(1941ء)

تیونس کی جلاوطن نشاۃ ٹانیہ پارٹی کے قائد 'جواپنے آپ کو' جمہوری اسلام پسند'' قرار دیتے ہیں۔

#### ابو محمّه حامد الغزالي (وفات 1111ء)

بغداد کے الہیات دان جنہوں نے شنی اسلام کی تشریح وتعبیر کی اور تصوف کو مرکزی دھارے میں لائے۔

### بی بی ہاجرہ

بائبل کے مطابق آپ حضرت ابراہیم کی زوجہ اور حضرت اشائیل (Ishmael) (عربی میں حضرت اسلحیل) کی والدہ تھیں۔عرب حضرت اسلحیل کی اولاد ہیں۔للہذا بی بی ہاجرۂ کا اسلام کی انتہائی محترم ہتی کے طور پر احترام کیا جاتا ہے اور جج کے دوران ان کے ساتھ خصوصی عقیدت کا اظہار کیا جاتا ہے۔

### ضياءالحق

پاکستان کے صدر (88-1977ء) انہوں نے زیادہ اسلامی حکومت قائم کی۔ تاہم ساسی اورمعاشی یالیسیوں کو ندہب سے الگ رکھا۔

### حضرت حسنٌّ ابن عليٌّ (وفات 660ء)

حفرت علی کے فرزنداوررسول خدا حضرت محمد ﷺ کے نواسے۔ شیعہ انہیں اپنا دوسرا امام مانتے ہیں۔ شیعوں کا دعویٰ تھا کہ اپنے والدکی شہادت کے بعد وہ خلیفہ ہیں۔ تاہم حضرت حسن سیاست سے الگ ہونے پر راضی ہوگئے اور مدینہ میں خاموثی سے زندگی گزاری۔

#### 

حسن الاشعرى (وفات 935ء)

معتز لہ اور اہل حدیث میں موافقت پیدا کروانے والے فلٹی ۔ ان کا جو ہری فلیفہ سُنی عقاید کی روحانیت کا بنیادی اظہار بن گیا۔

امام حسن العسكري (وفات 874ء).

شیعوں کے گیارہویں امام۔ جوسامرہ کے عسکری قلعے میں عباسی خلفاء کے قیدی کے طور پر رہے اور وہیں وفات پائی۔ بیشتر اماموں کی طرح یقین کیا جاتا ہے کہ انہیں بھی عباسیوں نے زہر دلوا کرشہید کروایا تھا۔

حسن بھریؓ (وفات 728ء)

بھرہ کے مبلغ اور ندہبی اصلاح کے قائد۔ وہ اموی خلفاء پر کھلے عام تقید کیا کرتے تھے۔

حضرت حسين

حضرت علیٰ کے دوسر بے فرزنداور ریول خدا حضرت مجھنے کے نوات ۔ شیعہ انہیں تیسرا امام مانتے ہیں اور ہر سال محرم کے مہینے میں بزید کے باتھوں آپ کی شہادت کا سوگ مناتے ہیں۔

### معيد الدين ابن العربي (وفات 1240ء)

سینی صوفی اور فلسفی ۔ جنہوں نے اسلامی سلطنت کی خوب سیاحت کی ۔ وہ انتہائی اثر انگیز مصنف نتھے۔ انہوں نے ایک تکثیری النہیاتی وژن کا پر چار کیا ۔ روحانیت ان کے فلسفے میں سموئی ہوئی ہے۔

ابن ترم (1064ء - 994ء)

قرطبہ کے دربار کا ایک سینی شاعراور مذہبی مفکر۔

### محمدابن اتلخق (وفات 767ء)

رسول خدا حفرت محمد علیہ کے پہلے اہم سیرت نگار۔ انہوں نے احادیث کو بنیاد بنا کر بہت احتیاط ہے آپ کی سوانح لکھی تھی۔

### عبدالرحمٰن ابن خلدون (1406ء ـ 1332ء)

''المقدمہ'' کے مصنف۔ ایک فیلسفوف جنہوں نے فلفے کے اصولوں کا اطلاق مطالعہ تاریخ پر کیا اور واقعات کے بہاؤ کے پس بردہ آ فاقی قوانین ڈھونڈے۔

#### ابوالوليداحدابن رُشد (98-1126ء)

ایک فیلسوف اور قرطبہ کے قاضی۔ انہیں مغرب میں Averroes کہا جاتا ہے۔ ان کے عقلیت پیندانہ فلفے نے اسلامی دنیا ہے زیادہ مغرب کومتاثر کیا۔

### بوعلى سينا (1037ء-980ء)

انہیں مغرب میں Avicenna کہا جاتا ہے۔

#### ابن تيميه ( 1328ء ـ 1263ء )

ایک مصلح جنہوں نے تصوف کے اثرات کوختم کرنے اور قر آن وسنت کے بنیا دی اصولول کی طرف ہالیسی کی کوشش کی۔وہ دمشق میں قید کے دوران فوت ہوئے۔

### حضرت عبدالله ابن زبير (وفات 629ء)

دوسرے فتنے کے دوران اموبول کےسب سے بڑے مخالف۔

### علامه محمدا قبال (1938ء۔1876ء)

ہندوستانی شاعر اور قلنفی 'جنہوں نے مغربی جدیدیت سے ہم آ ہنگ ثابت کرنے کے لیے اسلام کی عقلیت پہندی پر زور دیا۔

#### ابوالقاسم محمر

یہ امام غائب کے نام ہے بھی معروف ہیں۔ آپشیعوں کے بار ہویں امام تھے جو

#### €210}

کہا جاتا ہے کہ 874ء میں اپنی جان بچانے کے لیے عالم غیب میں چلے گئے تھے۔934ء میں ان کی''غیبت'' کا اعلان کردیا گیا۔ کہا گیا کہ خدا نے مجزانہ طور پر امام کو محفوظ کرلیا ہے اور وہ شیعوں سے مزید براہ راست رابطہ نہیں کر سکتے۔ قیامت سے تھوڑا پہلے وہ مہدی کی حیثیت سے واپس تشریف لائیں گے اور عدل اور امن کے سنہرے دور کورائج کریں گے اور خدا کے دشنوں کو برباد کردیں گے۔

### حضرت الملعيل ابن جعفر

آپ کوآپ کے والد حضرت جعفرالصادق نے شیعوں کا ساتواں امام بنایا تھا۔ پچھ شیعہ (جنہیں اساعیل کہا جاتا ہے) ہے ایمان رکھتے ہیں کہ آپ حضرت علیٰ کی آخری حقیق اولاد ہیں اور امامت کے حق دار \_اسمعیلی حضرت موئیٰ الکاظم کی امامت کوتسلیم نہیں کرتے جو حضرت جعفرالصادق کے جھوٹے بیٹے تھے اور جنہیں بارہ اماموں کو ماننے والے شیعہ ساتواں امام مانتے ہیں۔

### المعيل بإشا

وہ مصر کا گورنر بنا۔ (79-1863ء) اور اسے خدیو کا خطاب دیا گیا۔ اس کے جدیدیت پذیری کے پروگرام نے ملک کو دیوالیہ کردیا اور مصر پر برطانوی تبلط کا باعث بنا۔

### شاه المعيل (1524ء - 1487ء)

اران کا پہلاصفوی بادشاہ۔جس نے ملک میں شیعیت کورائج کیا۔

### امام جعفرالصادق (وفات **76**5ء<u>)</u>

شیعوں کے چھے امام' جنہوں نے امامت کا نظریۃ تشکیل دیا اور اپنے پیروکاروں کو تا کید کی کہ سیاست سے دستبر دار ہوکر قرآن پرغور وفکر کریں۔

### جمال الدين انغاني (97-183*7ء*)

ایک ایرانی مصلح جنہوں نے مسلمانوں کو متحد ہوجانے کی تلقین کی اور یورپ کے تسلط سے بچنے کے لیے اسلام کوجدید بنانے کی کوشش کی۔

**€211**}

محملی جناح (1948ء۔1876ء)

ہندوستان کی تقلیم کے زمانے میں مسلم لیگ کے قائد۔ آپ پاکستان کے بانی

تقے۔

جنير بغداديؓ (وفات 910ء)

آپ پہلے صوفی تھے جنہوں نے وحدت الوجودی صوفیوں کی کیفیت کو محض ایک ایسا مرحلہ قرار دیا جے سیے صوفی کولاز ما عبور کر جانا جا ہے۔

ام المومنين حضرت خديجياً

رسول خدا حفرت محمد الله کی پہلی زوجہ اور آپ اللہ کے حیات رہ جانے والے تمام بچوں کی والدہ محتر مد۔ آپ ٹے سب سے پہلے اسلام قبول کیا اور مکہ میں ہجرت سے پہلے وصال فرمایا۔

#### محمرابوب خان

پاکستان کے صدر (69-1958ء) اِنہوں نے ایک بھر پورسیکولر پاکسی اختیار کی جو ان کے زوال کا پیش خیمہ ثابت ہوئی۔

# ججة الاسلام سيدخاتمي

ایران کے صدر (1997ء) ۔ وہ ایران میں اسلامی قانون کی زیادہ لبرل تعبیر چاہتے ہیں اور مغرب سے تعلقات قائم کرنے کے خواہاں ہیں۔

# آيت الله روح الله خميني (89-1902ء)

پہلوی شہنشاہی کے خلاف اسلامی انقلاب کے روحانی قائداور ایران کے اعلیٰ ترین فقیمہ (89-1970ء)

**∳212**∳

### يعقوب ابن الحق الكندي (وفات 870ء)

پہلے اہم فیلسوف جنہوں نے بغداد میں معتزلہ کے دوش بدوش کام کیا گر یونانی داناؤں سے بھی حکمت حاصل کی۔

> آ قاخان کرمانی (96-1853ء) ایک ایرانی سیکورمصلح۔

#### خليفهالمهدى

عبای خلیفہ (85-775ء) جس نے زیادہ ندہبی مسلمانوں کوعزت واحترام بخشا' فقہ کے مطالعے کی حوصلہ افزائی کی اور حکومت میں ندہبی لوگوں کا اثر ورسوخ بڑھایا۔

#### محموددوم

عثانی سلطان (39-1808ء) جس نے جدیدیت رائج کرنے کے لیے ''تظیمات'' کے نام اصلاحات کیں۔

### محد باقر مجلسي (وفات 1700ء)

شیعیت کے ایران کا حکومتی مذہب بن جانے کے بعد محمد باقر مجلسی نے سخت اقدامات کے فلفہ کی تعلیمات کو دبایا اور صوفیوال کوسزائیں دیں۔

# ميلكم ائيس (65-1925ء)

سیاہ فام علیحدگی پندگروپ'' نیشن آف اسلام'' کے کرشاتی رہنما جنہوں نے شہری حقوق کی تحریک کے دوران امریکہ میں بیری قدرومنزلت حاصل کی۔ 1963ء میں وہ بدعتی تعظیم'' نیشن آف اسلام'' سے اپنے پیروکاروں کو زکال لے گئے اور سی اسلام کے مرکزی عارے میں شامل ہوگئے۔اس کے نتیج میں دوسال بعد انہیں قتل کر ذیا گیا۔

**∉213**}

امام مالک ابن انسؒ (وفات 795ء) فقہ کے ماکی کمتب فکر کے بانی۔

#### خليفهالمامون

عبای خلیفہ (33-813ء) اس کے عہدِ اقتدار سے عباسیوں کے زوال کا آغاز ہوا۔

# خليفهالمنصور

عبای خلیفہ (75-754ء) ۔اس نے شیعوں پر سختیاں کیں اور سلطنت کا دارالخلافہ نے شہر بغداد میں منتقل کردیا۔

# حسين المنصور

انہیں الحلاج بھی کہا جاتا ہے۔ وحدت الوجودی صوفیا میں سے سب سے زیادہ مشہور صوفی ۔ کہا جاتا ہے کہ انہوں نے عالم کیف میں نعرہ لگایا تھا ''اناالحق''۔ انہیں بدعت کرنے کے الزام میں 922ءکوسزائے موت دے دی گئی۔

## ابوالاعلى مودودي (79-1903ء)

ایک پاکستانی بنیاد پرست نظریه ساز'جن کے نظریات سُنّی دنیا میں بہت اثر آ فریں رہے ہیں۔

#### محمددوم

عثانی سلطان (61-1451ء) اسے "فاتح" کے لقب سے جانا جاتا ہے کیونکہ اس نے 1453ء میں بازنطینی قطنطنیہ کو فتح کیا تھا۔

### ميردىمد (وفات 1631ء)

اصفبان میں باطنی فلفے کے مکتب کا بانی اور ملاصدرا کا استاد۔

€214﴾

### حضرت معاويةٌ ابن الي سفيانٌ

پہلے اموی خلیفہ جنہوں نے 661ء سے 680ء تک حکومت کی اور پہلے فتنے کے بعد مسلمانوں کے لیے مضبوط اور مؤثر حکومت قائم کی۔

### آيت الله حسن مدري (وفات 1973ء)

ایک ایرانی ند ہبی پیشوا جنہوں نے مجلس میں رضاشاہ پر تنقید کی اور حکومت نے انہیں قتل کروا دیا۔

### محم على ياشا (1849ء-1769<u>)</u>

عثانی فوج کا ایک البانوی افسر جس نے مصر کواشنبول سے حقیقتاً آزاد کر دیا اور ملک کو حدید بنایا۔

### محمر ابن على السنوسي (وفات 1832ء)

نے صوفی (Neo-Sufi) مصلح جنہوں نے سنوسیۃ تحریک کی بنیاد رکھی جواب بھی لیبیا میں حادی ہے۔

#### محرالباقر (وفات735ء)

شیعوں کے پانچویں امام۔ وہ مدینہ میں قیام پذیر رہے اور کہا جاتا ہے کہ انہوں نے قرآن کے باطنی مطالعے کا طریقہ وضع کیا جو کہ بارہ اماموں کو ماننے والے شیعوں کا خاصہ تھا۔

#### محدخوارزم شاه

خوارزم کا حکمران (20-1200ء) 'جس نے ایران میں ایک مضبوط باوشاہت قائم کرنے کی کوشش کی مگر اس نے منگولوں کے اشتعال کو بھڑ کا دیا اور اس طرح ان کے پہلے حملے کامحرک ثابت ہوا۔

**€215**}

#### محمد رضاشاه ببہلوی

ایران کا دوسرا پہلوی بادشاہ (79-1944ء) جس کی سیکولر ازم اور جدیدیت کو رائج کرنے کی جارحانہ کوششیں اسلامی انقلاب کا باعث بنیں۔

> مرزاملکوم خان (1908ء۔1838ء) ایرانی سیکورمصلح۔

#### مُلَّا صدرا (وفَات 1640ء)

شیعہ باطنی فلنی جن کی تحریریں ایران میں خصوصاً دانشوروں انقلابیوں اور جدیدیت بہندوں کے لیےمحرک ثابت ہوئیں۔

### مراداول

عثانی سلطان (89-1360ء) جس نے کوسووفیلڈ کی جنگ میں سربوں کو شکست دی۔

امام مسلم (وفات 878ء)

احادیث کے ایک متندمجموعے کے مرتب۔

مصطفیٰ کمال اتاترک (1938ء۔1881ء)

جدیدسکولرترکی کے بانی۔

### خليفهالتوكل

عبای خلیفہ (61-847ء) جس کو سامرہ کے عسکری قلعے میں شیعوں کے اماموں کو قید کرنے کا ذمہ دار تشہرایا جاتا ہے۔

نادرخان (وفات 1748ء)

€216}

اس نے صفوی سلطنت کے زوال کے بعد شیعہ ایران کو عارضی طور پر بحال کیا تھا۔

شيخ محرحسين نائيني (1936ء-1850ء)

ایک ایرانی مجہد' جن کی کتاب'' قوم کونصیحت'' آئینی حکومت کی مضبوط شیعی تائید فراہم کرتی ہے۔

خليفهالناصر

آ خری عبای خلفا میں ہے ایک جس نے اپنے اقتدار کو متحکم کرنے کے لیے بغداد کے اسلامی اداروں کو استعال کرنے کی کوشش کی ۔

جمال عبدالناصر

مصر کا صدر (70-1952ء) وہ ایک عسکریت پیندانہ قوم پرست 'سیکولراورسوشلسٹ حکومت کا سربراہ تھا۔

نظام الملك

ن مین و فطین اریانی وزیر جس نے 1063ء سے 1092ء تک سلجوتی سلطنت پر حکومت کی۔

سير قطب (66-1906ء)

ایک اخوان جنہیں ناصر حکومت نے سزائے موت دی۔ان کا فلفہ تمام سُنی بنیاد پرستوں کے لیے بہت اہمیت رکھتا ہے۔

خليفه مإرون الرشيد

عباس خلیفہ (809ء۔ 789ء)' اس کے عہد میں خلیفہ کا مطلق اقتدار عروج کو پہنچ گیا۔اس کے عہد میں شاندار ثقافتی کارنا ہے انجام دیئے گئے۔

€217}

#### رضا خان

اریان کا بادشاہ (41-1921ء) اور پہلوی سلطنت کا بانی۔اس کی حکومت جارحانہ حد تک سیکولراور قوم پرست تقی۔

### محررشيدرضا (1935ء۔1865):

یہ صحافی تھے۔انہوں نے قاہرہ میں سلفیہ تحریک کی بنیا در کھی۔ وہ مکمل طور پر جدید اسلامی ریاست کے پہلے وکیل تھے۔

### جلال الدين روي (75-1207ء)

ایک نہایت بااثر صوفی جنہوں نے مولویہ سلسلے کی بنیاد رکھی'ان کے پیروکاروں کی تعداد بہت زیادہ ہے جنہیں'' رقصال درویش'' کہا جاتا ہے۔

### صلاح الدين يوسف ابن ايوب (وفات 1193ء)

کرد جرنیل جوشام اورمصر پرمحیط وسیع سلطنت کا سلطان بنا۔ فاظمی خلافت کوشکست دینے کے بعد مصر کو دوبارہ سنی اسلام کی طرف لایا اور بروٹلم سے صلیبوں کو نکال باہر کیا۔ صلاح الدین (جومغرب میں Saladin مشہور ہے) ایو بی سلطنت کا بانی تھا۔

### سليم اول

عمَّانی سلطان (20-1512ء) جس نے شام فلسطین اورمصر کومملوکوں سے حاصل کرلیا۔

## سليم سوم

عثانی سلطان (1807ء۔ 1789ء)' اس نے سلطنت میں مغربیت کو رواج دینے کے لیے اصلاحات کی کوشش کی ۔

### امام محمر ادريس الشافعيُّ (وفات 820ء)

انہوں نے اسلامی قانون کے ''اصول'' وضع کر کے فقہ کے مطالعہ میں انقلاب بریا

**€218**}

كرديا\_آپ فقہ كے شافعي كمتب فكر كے بانی تھے۔

#### شاہ جہاں

مغل شہنشاہ (58-1627ء) جس کے عہد میں مغلیہ نفاست اور سلیقہ عروج کو پہنچ گیا۔اس نے تاج محل تقمیر کروایا۔

#### شاه ولى الله (62-1703ء)

ہندوستان کے ایک صوفی مصلح جنہوں نے سب سے پہلے مغربی جدیدیت سے اسلام کولات ہونے والے خطرات کو بھانی لیا تھا۔

### سنان ياشا (وفات 1578ء)

استنول کی سلیمانیه مجداورایڈرین ایڈریانوبل کی سلیمی منجد کا معمار۔

### عبدالكريم سروش (1945ء)

متاز ایرانی دانشور' جومغربی سیکولرازم کورد کرتے ہوئے شیعیت کی ایک زیادہ لبرل تعبیر کی وکالت کرتے ہیں۔

### يچلی سهروردی (وفات 1191ء)

صونی فلفی اشراق کے متب فکر کے بانی جس کی بنیاد اسلام سے پہلے کی ایرانی باطدیت ہے۔ انہیں مبینہ برقتی عقائد کی بنا پر ایوبی حکومت نے حلب میں سزائے موت دے دی۔

### سليمان اول

عثانی سلطان (66-1520ء)''یا القانونی'' کے لقب سے مشہور ہے یعنی اسلامی دنیا کو قانون دینے والا نیز مغرب میں''عالی شان' کے لقب سے مشہور ہے۔اس نے سلطنت کے متاز اداروں کو وضع کیا جواس کے عہد میں اپنے اختیار کی تکمیل کو پہنچے۔

**€219**}

#### ابوجعفرطبری (وفات 923ء)

شریعت کے ایک عالم اور مؤرخ 'جنہوں نے ایک عالمی تاریخ لکھی جس میں مختلف برادر یول (Communities) کی کامیا ہوں اور نا کامیوں کے اسباب کا جائزہ لیا گیا ہے۔ اور امت مسلمہ کا خصوصی مطالعہ کیا گیا ہے۔

#### رفاح التحتوى (73-1801ء)

ایک مصری عالم جنہوں نے اپنی مطبوعہ ڈائری میں یورپ کی جذباتی تعریف کی ہے۔ انہوں نے یورپ کی جذباتی تعریف کی ہے۔ انہوں نے یورپی کا عربی میں ترجمہ کیا اور مصر میں جدیدیت پذیری کے تصور کو فروغ دیا۔ فروغ دیا۔

#### عمردوم

ایک اموی خلیفہ (20-717ء) ، جنہوں نے مذہبی تحریک کے اصولوں کے مطابق کومت کرنے کی کوشش کی ۔ وہ پہلے خلیفہ تھے جنہوں نے اپنی سلطنت کی رعایا کے اسلام قبول کرنے کی حوصلہ افزائی کی۔

#### خليفهالوليداول

ایک اموی خلیفہ (17-705ء) 'جس نے اموی قوت و اقتدار اور کامیابی کے عروج کے دوران حکومت کی۔

### واصل ابن عطا (وفات 748ء)

عقلیت ببنداندالہمات کے معتزلہ کمتب کے بانی۔

### شُخُ احمد ياسين (1936ء)

اسرائیلی مقبوضہ غزہ میں''مجامعۂ' (اسلامی کانگرس) کے بانی۔ یہ ایک فلاحی شظیم ہے۔ دہشت گردگروپ جماس اسی سے الگ ہوکر وجود میں آیا تھا۔

**€220**}

يزيداول

اموی خلیفہ (83-680ء) جے بنیادی طور پر کربلا میں حضرت حسین کوشہید کروانے کے حوالے سے یاد کیا جاتا ہے۔

زيدابن عليٌّ (وفات 740ء)

شیعوں کے پانچویں امام کے بھائی۔ ان کی امامت کو ماننے والے شیعوں کو ''زید ہ'' کہا جاتا ہے۔



**∉221**}

# حواشي

## شروعات

| جلال الدين سيوطئ الا فكان في علوم الاكرامُ بحواله''محمد ﷺ'' ازميكسم رونڈي سر | 1  |
|------------------------------------------------------------------------------|----|
| ( ترجمہ: این کارٹر' لندن '1971ء) 74_                                         |    |
| محد ابن الحق (سيرت ِ رسول الله ﷺ (ترجمه و ادارت اے گيلام''' وي لا كف آف      | ۲  |
| محريق ''لندن' 1955ء)158۔                                                     |    |
| قر آن 25:32 '44:47'44:47 69-قر آن كے تمام حوالے" دى ميتح آف                  | ٣  |
| دی قر آن''مترجم محمراسد' جرالنز'1980ء سے لیے گئے ہیں۔                        |    |
| قرآن 80:11                                                                   | ľ  |
| قر آ ن 42: 129-32 ثر                                                         | ۵  |
| قرآن 2:256                                                                   | Y  |
| قر آ ن 29:46                                                                 | 4  |
| قرآ ن 88:21-2 <sup>°</sup> 74:1-5 4:10                                       | ٨  |
| قرآن 33:35                                                                   | 9  |
| قر آ ن 4:3                                                                   | 1+ |

**€222**}

اا كتاب بيدائش 16 18-18-18

If D.Sidersky, Les Origenes dans legendes musulmans dans le Coran et dans les vies des prophetes (Paris, 1933).

#### ارتقا

1- قرآن 49:12

-5

2- قرآن7-9:106

3- اولین شیعوں کے بارے میں بہت کم معلومات دستیاب ہیں۔ ہم تینی طور پرنہیں جانتے کہ حضرت علیٰ کی مرداولاد کو باطلیت کا میلان رکھنے والے شیعوں کے گروہ نے حقیقت میں امام شلیم کیا تھا یا ان کی نسل کے معدوم ہوجانے کے بعداور جب بارہ اماموں کو ماننے والے شیعوں نے متعین شکل اختیار کر لی تب اس تاریخ کو اولین اماموں تک تشکیل دے دیا گیا۔

-4 قرآن 23:57-61<sup>6</sup>8:2<sup>2</sup>:234

المعیلیوں کے آغاز کے بارے میں کچھ واضح نہیں ہے۔ ممکن ہام اسمعیل سے وفاداری کی کہانی بارہ اماموں کو ماننے والے شیعوں کی النہیات کے وضع ہونے کے بعد المعیلی مؤقف کو جواز مہیا کرنے کے لیے تخلیق کی گئی ہو۔ ممکن ہاسمعیلی 'جوعموماً ساسی اعتبار سے متحرک شے' اصلاً ''زیدیے'' ہوں یعنی وہ شیعہ جو پانچویں امام کے بھائی حضرت زید بن علی کے پیروکار شے اور ان کا ایمان تھا کہ غیر منصفانہ کورت کے خلاف مسلح بغاوت مسلمانوں پر فرض ہے۔

#### **€223**}

#### عروج

- 1- قاہرہ کی اسمعیلی سلطنت کو اکثر و بیشتر'' فاطمی'' سلطنت کہا جاتا ہے۔اس کی وجہ بیہ ہے کہ بارہ اماموں کو ماننے والے شیعوں کی طرح اسمعیلی بھی ان اماموں کو ماننے ہیں جو حصرت علی اور رسول خدا کی بیٹی حصرت فاطمہ " کی حقیق اولاد ہیں۔
  - 2:109 قرآن
- 3- المقدمة (بحواله' اسلامك فنذ امنعل ازم' از يوسف ايم شعوري لندن 1990ء) 18-

# الم زده اسلام

- 1- ولایت فقیہ کے نظریے پر فقہانے پہلے بھی بحث کی تھی تاہم بیزیادہ مشہور نہیں تھا اور اسے ہمیشہ انحافی بلکہ بدعتی نظریہ تصور کیا جاتا تھا۔ ٹمینی نے اسے اپنی سیاس فکر میں مرکزی اہمیت دی اور بعد میں یہ نظریہ ایران میں ان کے اقتدار کی بنیاد بنا۔
  - -47:5 24:34 8:68 2:178 -2
    - 3- قرآن 48:1
- 4- "جہاد اور سلام کے درمیان: اسلامی تصورات 'از جوائس ایم ۔ ڈیوس (نیویارک ' 1997ء ) 231۔

